


2024-yil 27-sentabr



MUNDARIJA
MAQOMTERAPIYA YOXUD
MAQOM – QALBLAR SHIFOSI
MUNOJATXON YO‘LCHIYEVA

USTOZ-SHOGIRD AN’ANALARI ASOSIDA 
BADIIY KULOLCHILIK SAN’ATINI 
О‘RGATISH ORQALI TALABALARNI IJODIY 
QOBILIYATLARINI RIVOJLANTIRISH
KOMILJON GULYAMOV, FAZLIDDIN ANVAROV,
MAFTUNA AKBARALIYEVA

ИСТОЧНИКИ ИЗУЧЕНИЯ
МУЗЫКАЛЬНОЙ КУЛЬТУРЫ ТЮРКСКИХ 
НАРОДОВ В ВУЗАХ КУЛЬТУРЫ
РОЗА АХМАДИЕВА

INTRODUCTION TO THE BOOK WOMEN’S 
DANCE TRADITIONS OF UZBEKISTAN: 
LEGACY OF THE SILK ROAD
LAUREL VICTORIA GRAY,

SHARQ XALQLARI MUMTOZ MUSIQA
IJODIYOTI VA QADRIYATLAR 
INTEGRATSIYASI: TAMADDUNLAR 
CHORRAHASIDA
ELDOR SHERMANOV

ХУДОЖЕСТВЕННО-ПЕДАГОГИЧЕСКИЕ
ТРАДИЦИИ МОСКОВСКОЙ БАЛЕТНОЙ 
ШКОЛЫ В МЕЖДУНАРОДНОМ 
КУЛЬТУРНОМ ПРОСТРАНСТВЕ
СВЯТОСЛАВ ОЛЕНЕВ,
СВЯТОСЛАВ РАДЧЕНКО

“SHARQ TARONALARI” —
MA’NAVIYAT MAYOG‘I
DILOROM AMANULLAYEVA

ИСТОРИЧЕСКИЕ АСПЕКТЫ РАЗВИТИЯ
КРЫМСКО-ТАТАРСКОГО ТАНЦА
ЭВЕЛИНА БЕКИРОВА

6

10

15

21

26

30

33

36

О‘ZBEKISTONDA ERKAKLAR RAQSINI 
VUJUDGA KELISHI VA SHAKLLANISH
JARAYONLARIGA AYRIM CHIZGILAR
NOZIM KASIMOV, NURBEK G‘OFUROV

ТЕНДЕНЦИИ ИМПРЕССИОНИЗМА
В ФОРТЕПИАННОЙ МУЗЫКЕ ХХ ВЕКА
ВЛАДА ОСЕТРОВА

JADIDLAR DRAMATURGIYASI VA UNING 
BADIIY-G‘OYAVIY ASOSLARI
BARNO NURMANOVA

XX ASR O‘ZBEK MUSIQA MADANIYАTINING
SHAKLLANISHIDA JADIDLARNING O‘RNI
SAIDA QOSIMXO‘JAYEVA

NAJIMATDIN ANSATBAYEV VA
QORAQALPOQ TEATRI
PARAXAT MAMUTOV

REJISSURADAGI YANGI
IJODIY IZLANISHLAR
YOQUB OSTONOYEV

КАРАКАЛПАКСКОЕ ТРАДИЦИОННОЕ
МУЗЫКАЛЬНОЕ НАСЛЕДИЕ
ШАХИДА БЕРДИХАНОВА

ТРАДИЦИИ И СОВРЕМЕННОСТЬ
В ФОРТЕПИАННОЙ МУЗЫКЕ
УЗБЕКИСТАНА
ФЕРУЗА МУХАМЕДОВА

КНИГА ДЕДЕ КОРКУТ В АРЕАЛЕ О
ГУСКОГО ЭПОСА
ГЮЛЬНАЗ АБДУЛЛАЗАДЕ,

SAHNA NUTQI FANINING
TARIXIY ASOSLARI
RAMZ QODIROV

40

45

52

59

64

71

76

80

84

90

Ilmiy-nazariy, amaliy-uslubiy, ma’naviy-ma’rifiy jurnal O‘zbekiston Respublikasi
Prezidenti Administratsiya huzuridagi Axborot va ommaviy kommunikatsiyalar agentligi

tomonidan 17.02.2022 yilda № 1567 raqam bilan ro‘yxatga olingan.
ISSN: 2992-8761



2

Assalomu alaykum, muhtaram 
mehmonlar!

Qadrli vatandoshlar!
Hurmatli xonimlar va janoblar!
Bugungi shukuhli oqshomda siz-

lar bilan serquyosh O‘zbekistonda, 
Vatanimizning bebaho gavhari bo‘l-
mish azim Samarqand shahrida ko‘ri-
shib turganimdan baxtiyorman.

Avvalambor, YUNESKO shafeligi-
da o‘tkazilayotgan “Sharq taronalari” 
xalqaro musiqa festivaliga tashrif bu-
yurgan siz, muhtaram sanʼat namo-
yandalariga, nufuzli faxriy mehmonla-
rimizga, xorijiy davlatlarning elchilari 
va xalqaro tashkilotlar vakillariga, om-
maviy axborot vositalari xodimlariga 
chuqur minnatdorchilik izhor etaman.

Shavkat MIRZIYOYEV, 
О‘zbekiston Respublikasi Prezidenti

Barchangizga samimiy hurmat-
ehtiromimni bildirib, butun O‘zbekis-
ton xalqining salomi va ezgu tilaklarini 
yetkazishga ijozat bergaysiz.

Muhtaram
festival ishtirokchilari!
Pandemiya tufayli yuzaga kel-

gan besh yillik tanaffusdan so‘ng 
o‘tayotgan “Sharq taronalari” festiva-
lini sanʼatkorlar ham, muxlislar ham 
birdek sog‘ingan, desam, haqiqatni 
aytgan bo‘laman. Shu bois, bugungi 
sanʼat bayrami barchamizni yangicha 
ruh va shukuh bilan o‘ziga chorla-
moqda.

Mamlakatimizda o‘n uchinchi bor 
o‘tkazilayotgan ushbu anjuman gar-



3 №03 2024

chi “Sharq taronalari” deb atalsa-da, 
bugungi kunda u mohiyat eʼtiboriga 
ko‘ra, “Jahon taronalari” festivaliga ay-
langaniga barchamiz guvohmiz.

Bu haqiqatni birinchi festivalda 
31 ta mamlakat vakillari qatnashgan 
bo‘lsa, bu yil barcha qitʼalardagi 80 ga 
yaqin davlatdan 400 nafardan ziyod 
sanʼatkor va olimlar ishtirok etayotga-
ni ham tasdiqlaydi.

O‘tgan davr mobaynida Samar-
qandning yulduzli osmoni ostida 
qanchadan-qancha sehrli navolar, 
hayotbaxsh ohanglar yangradi. Ko‘h-
na Sharq bag‘rida tug‘ilgan musiqiy 
qadriyatlar anjumanimiz tufayli xal-
qaro miqyosda keng eʼtibor va eʼtirof 
qozondi. Festival o‘nlab mahoratli xo-
nanda va sozandalarni, isteʼdodli yosh-
larni kashf etdi, ularning parvoziga qa-
not, ijodiga kuch va ilhom bag‘ishladi.

Qadrli do‘stlar!
Dunyodagi jamiki xalqlar qatori 

o‘zbek eli ham tinchlik va osoyishta-
likni yuksak qadrlaydigan, oqko‘ngil 
va bag‘rikeng xalqdir. Yangi O‘zbekis-
ton tashqi siyosatining tub mohiyati-
ni ham turli davlatlar bilan tinchlik va 
hamkorlik, do‘stona munosabatlarni 
rivojlantirish tamoyili tashkil etadi.

Shu maʼnoda, yurtimizda “Sharq 
taronalari” anjumani bilan birga, xal-
qaro maqom sanʼati, baxshichilik 
sanʼati, hunarmandchilik festivallari, 
folklor va raqs sanʼati bo‘yicha “Buyuk 
ipak yo‘li”, “Lazgi” xalqaro festivallari, 
Toshkent xalqaro kinofestivali singa-
ri yirik madaniy tadbirlar muntazam 
o‘tkazib kelinmoqda. Ular, taʼbir joiz 
bo‘lsa, O‘zbekistonning jahon ahlini 
tinchlik-totuvlikka, qardoshlik va ahil-
likka chaqiradigan ezgu daʼvatidir.

Bunday chorlov hozirgi vaqt-
da g‘oyat muhim ahamiyatga ega. 
Chunki bugun ko‘z o‘ngimizda dun-
yoning butunlay yangi, beqaror, 

xavotirli geosiyosiy va geoiqtisodiy 
arxitekturasi shakllanmoqda. Turli 
mamlakatlar o‘rtasida nizo va ado-
vatlar, qarama-qarshilik, ishonchsiz-
lik muhiti kuchaymoqda. Jamiyatlar 
ichida maʼnaviy tanazzul ildiz otmoq-
da. Notinch va tahlikali zamonda aza-
liy qadriyatlarni, odamiylik qiyofasini 
saqlab qolish tobora mushkul bo‘lib 
bormoqda.

Mana shunday murakkab vaziyat-
da ilohiy sarchashmalardan quvvat 
olib, vaqt va makon chegaralari osha 
gumanistik ideallarni tarannum eta-
digan asl sanʼat, musiqa va adabiyot 
xaloskor kuch bo‘lib maydonga chiqi-
shi zarur.

Bugun biz tanlagan yo‘l kelaja-
gimiz va taqdirimizni belgilaydi. Bu 
ko‘hna dunyo tinchlik va do‘stlik bilan 
yashnaydi, yasharadi. Insonlar, xalqlar 
va davlatlar o‘rtasidagi hamjihatlikni 
esa, birinchi navbatda, sizlar kabi ezgu 
niyatli ijodkorlar, sizlarning hamfikr 
va birdamligingiz, adabiy-madaniy 
hamkorlik mustahkamlaydi.

Aziz do‘stlar!
Mana shu muhtasham maydon-

da mag‘rur hilpirab turgan bayroq-
larga qarang! Qaysi mamlakat, qaysi 
xalq timsollarini ko‘rmaysiz bu yerda! 
Ular ifoda etadigan ranglar jilosi va 
garmoniyasi, festivalda yangraydi-
gan kuy va qo‘shiqlar barchamizning 
ko‘nglimizdagi olijanob orzu-intilish-
lar bilan uyg‘un va hamohangdir. Shu 
holatning o‘zi ham insoniyatning asli 
va nasli bir ekanidan dalolat bermay-
dimi?

Mana shunday ezgu va ulug‘ 
maqsadlarni o‘z hayotining mazmuni 
deb bilgan siz, azizlarni – yetti iqlim-
dan kelgan tinchlik va do‘stlik elchila-
rini bugun mehmondo‘st va maʼrifatli 
Samarqand ahli, butun O‘zbekiston 
xalqi bag‘rini ochib qarshi olmoqda.



4

Bizning xalqimiz azal-azaldan 
sanʼatga mehr va ixlos qo‘yib ya-
shaydi, musiqani inson ruhining ilo-
hiy quvvati deb biladi. Buyuk Sharq 
mutafakkirlari musiqa ilmi va tarixi, 
maqom sanʼati, cholg‘u sozlari ha-
qida ajoyib asarlar yaratganlar. Biz 
barchamiz mana shunday o‘lmas 
madaniy merosning vorislarimiz. Bi-
nobarin, bu ulkan merosni birgalik-
da o‘rganish va keng targ‘ib etish, 
uni kelgusi avlodlarga bezavol yet-
kazish oldimizda turgan eng muhim 
vazifadir.

Shu maʼnoda, betakror Samar-
qand zaminida dunyoning taniqli ilm-
fan va madaniyat arboblari ishtirokida 
mamlakatimizning madaniy merosi-
ni o‘rganish, saqlash va ommalashti-
rish bo‘yicha kuni kecha o‘tkazilgan 
navbatdagi xalqaro ilmiy kongress 
muhim amaliy qadam bo‘ldi.

Ushbu anjumanda mamlakatimiz 
madaniy-gumanitar hayotida o‘ziga 
xos megaloyiha bo‘lgan O‘zbekiston-
dagi Islom sivilizatsiyasi markazi faoli-
yatini takomillashtirish bo‘yicha yangi 
g‘oya va tashabbuslar, qimmatli taklif 
va tavsiyalar bildirilgani bizni albatta 
mamnun etadi.

Ayniqsa, muqaddas musulmon 
dinining gumanistik mohiyatini ochib 
berish, islom avvalo ezgulik, tinchlik, 
ilm-maʼrifat va madaniyat taʼlimoti 
ekanini yana bir bor taʼkidlash, islo-
mofobiya ko‘rinishlariga barham be-
rishga qaratilgan saʼy-harakatlar ni-
hoyatda dolzarbdir.

Fursatdan foydalanib, bugun-
gi tantanamizda ishtirok etayotgan, 
O‘zbekistonning chinakam do‘stlari 
bo‘lgan ushbu kongressning hurmat-
li aʼzolariga jonajon Vatanimiz, xalqi-
mizga ko‘rsatayotgan yuksak hurmat 
va eʼtiborlari uchun chin qalbdan 
minnatdorlik bildiramiz.

Qadrli do‘stlar!
Bugungi kunda “Sharq taronala-

ri” festivalining tarixi va anʼanalarini, 
Sharqning boy va rang-barang musi-
qiy madaniyatiga doir maʼlumotlarni 
o‘zida mujassam etadigan alohida 
ensiklopediya va uning virtual shakli 
– ko‘p tarmoqli axborot platformasini 
yaratishning vaqti keldi, deb hisob-
layman.

Men ushbu qomusni tayyorlash-
da, jahonning turli muzey va ku-
tubxonalari, arxiv va fondlarida tar-
qoq holda saqlanayotgan qimmatli 
maʼlumotlarni to‘plash, ularning ya-
gona bazasini yaratish va kelajak av-
lodlarga yetkazishdek ezgu va xayrli 
ishda barchangiz faol ishtirok etasiz, 
deb ishonaman.

Shu bilan birga, yurtimizda shakl-
langan ijobiy tajribadan kelib chiq-
qan holda, ushbu anjumanimizning 
ko‘lami va jozibasini yana-da oshirish 
maqsadida “Sharq taronalari” festiva-
lining xalqaro Do‘stlar klubini tashkil 
etishni taklif qilaman.

Maʼlumki, har bir festival davomi-
da yangi-yangi musiqiy asarlar yarati-
ladi, muxlislar qalbidan joy oladigan 
dilbar kuy-qo‘shiqlar ijro etiladi. Af-
suski, mana shunday noyob taronalar 
ko‘pincha faqat bir anjuman doirasi-
da yangraydi, xalqaro miqyosda keng 
targ‘ib qilinmaydi. Shu bois, festivali-
mizning barcha g‘olib va sovrindorlari 
ishtirokida dunyo mamlakatlarining 
nufuzli sahnalarida katta-katta kon-
sert dasturlarini namoyish etish takli-
fini bildirsam, o‘ylaymanki, sizlar ham 
bu fikrni qo‘llab-quvvatlaysizlar.

Muhtaram
anjuman qatnashchilari!
“Sharq taronalari” festivali betak-

ror Registon maydonida, “Yer yuzi-
ning sayqali” deb nom qozongan, 



5 №03 2024

asrlar bo‘yi o‘z tarovati va jahonshu-
mul shuhratini saqlab kelayotgan af-
sonaviy Samarqand shahrida o‘tkazi-
lishi albatta bejiz emas.

Bundan ming yil avval Sharq-
ning mashhur shoiri Abul-Fath al-
Bustiy “Bu dunyo jannatining nomi 
erur Samarqand”, deb yozgan edi. Bu 
haqqoniy baho nafaqat tarixiy, balki 
zamonaviy Samarqand uchun ham  
bag‘oyat mos va munosibdir.

O‘tmishda qanchadan-qancha 
karvon yo‘llari o‘tgan, qanday buyuk 
tarix va madaniyat yaratgan, shahar-
lar sarvari Samarqand bugun yana 
navqiron qiyofa kasb etib, dunyo 
hamjamiyatiga tinchlik salomini yo‘l-
lab turibdi.

Festival sharofati bilan xorijdan 
kelgan mehmonlarimiz Samarqand-
ni yana bir bor o‘zlari uchun kashf 
etar ekanlar, ne-ne shoirlar, ne-ne 
hofizlar kuylagan bu muazzam sha-

harning bugungi jamoli, ochiqko‘ngil 
va saxovatli xalqimizning ezgu fazilat-
lari ularni albatta o‘ziga maftun etadi, 
deb ishonamiz.

Fursatdan foydalanib, anjuman 
doirasida o‘tkaziladigan “Sharq xalq-
lari musiqa madaniyati: globallashuv 
jarayonlarida ijodiy uyg‘unlashuv ta-
moyillari” mavzusidagi xalqaro ilmiy-
amaliy konferensiya ishiga muvaffa-
qiyat tilayman.

Bugungi sanʼat bayramini yuqori 
saviyada tashkil etishga hissa qo‘sh-
gan, o‘z kasbining ustasi va fidoyisi 
bo‘lgan barcha insonlarga, mehnat-
kash va olijanob, mehridaryo Samar-
qand ahliga chin yurakdan tashakkur 
bildiraman.

Dillarni dillarga, ellarni ellarga 
bog‘laydigan “Sharq taronalari” olam 
uzra hamisha baralla yangrasin!

Festivalning barcha ishtirokchi-
lariga omad va yutuqlar yor bo‘lsin!



6

Annotatsiya. Qadimdan musiqa 
inson ruhiga va qalbiga ta’sir qilishi 
ma’lum. Uning bu xususiyatidan 
yillar davomida amaliyotda keng 
foydalanib kelganlar, biroq so‘nggi 
vaqtlarda musiqaning ta’sir 
kuchidan foydalanish kamyob bo‘lib 
qoldi. Ushbu maqolada musiqa, 
xususan maqom ohanglaridan 
inson ruhiyati va salomatligini 
tiklashda foydalanganliklari haqida 
tarixiy ma’lumotlar keltirilgan.

Kalit so‘zlar: musiqiy ohanglar, 
maqomlar, ruhiyat, salomatlik, 
maqomterapiya, musiqaterapiya. 

MAQOMTERAPIYA 
YOXUD
MAQOM – 
QALBLAR
SHIFOSI

Munojatxon YO‘LCHIYEVA,
Yunus Rajabiy nomidagi 
oʻzbek milliy 
musiqa san’ati instituti 
professori,
O‘zbekiston Qahramoni 

Sharq xalqlarining betakror musiqa 
san’ati sanalgan maqomlarning analogi 
hech bir xalqlar musiqasida topilmaydi. 
Maqomlar ijrochidan profesionallikni, 
eshituvchidan esa tayyorlik holatini ta-
lab etadi. Har bir maqom asari alohida 
bir holat bo‘lib, ijrochi va tinglovchining 
vazifasi ana shu holatga, maqomga ye-
tib borishdir. Ana shundagina ular qal-
ban oliy saodatga yaqinlashadilar. Mu-
siqaning insonga ta’siri haqida juda 
qadimdan qiziqib kelingan, olimu do-
nishmandlar bu borada izlanishlar olib 
borganlar. Arastu, Aflotun, Pifagorning 
risolalarida, qadimgi Xindiston, Xitoy 
qo‘lyozmalarida, Italiya va Germaniyada 
aniqlangan eski topilmalarda bu haq-
da bir qancha ma’lumotlar keltirilgan 
[1:256]. Masalan, Aflotun musiqa lad-
lari nafaqat insonning ruhiyatiga, bal-
ki uning xatti harakatlariga ham ta’sir 
qilishini aytib o‘tgan. Yana bir qadimgi 
yunon olimi Arastu esa kuy ohangla-
ri orqali insonning emotsional holatiga 
ta’sir qilish mumkinligini keltirib o‘tgan. 
Pifagor evritmiya tushunchasini keltirib 
o‘tgan. Pifagorning evritmiya nazariya-
siga ko‘ra insonning barcha harakatlari 
ma’lum bir ritm bilan to‘yingan bo‘ladi, 
shuning uchun unga noto‘g‘ri tanlan-



7 №03 2024

gan ritmlar ziyon yetkazishi mumkin. 
Bunda inson turli qiyinchiliklarni bo-
shidan kechiradi, atrofdagilar bilan 
muloqotda, ish jarayonida qiynaladi. 
Qachonki, insonga faqat ungagina 
xos va mos bo‘lgan ritm tanlansa har 
tomonlama, sog‘lom rivojlanish kuza-
tiladi[2:26]. 

Sharqda ham inson va unga 
musiqaning ta’siri borasida ko‘plab 
izlanishlar olib borilgan. Sharq mu-
tafakkirlari musiqaga katta e’tibor 
qaratilganlar, chunki musiqa san’at-
ning boshqa turlaridan alohida ajra-
lib turadi. Sharq olimlari musiqaning 
insonga sirli ta’sir qilib, qalbida yangi 
tuyg‘ularni hosil qilishini e’tirof et-
ganlar. Sharq mutafakkirlari insonni 
tarbiyalash jarayonida musiqaning 
o‘rinini alohida ta’kidlaganlar. Chunki 
u qalb va aqlni tarbiyalash xususiya-
tiga ega. Ayniqsa Farobiyning ijodida 
ushbu mavzu alohida o‘rin tutgan. U 
bolalarni tarbiyalash jarayonini musi-
qa bilan hamrohlikda olib borish ke-
rakligini aytadi. Farobiyning fikricha, 
musiqa bolalarda ijobiy ruhiy hislarni 
chaqiradi, qalbi poklanishiga sabab 
bo‘ladi va bu holatni u “katarsis” deb 
nomlaydi. Shu bilan birga musiqa bo-
lalar ruhiyatini davolash xususiyatiga 
ega bo‘lgan ajoyib bir vosita ekani-
ni aytib o‘tgan. Inb Sino Farobiyning 
ishlarini davom ettirgan holda inson-
ning qalb holati u tinglayotgan yoki 
ijro etayotgan musiqa bilan bevosita 
bog‘liqligini ta’kidlaydi. Kuy ohangla-
ri tartibsiz bo‘lsa insonni tushkunlik-
ka tushirishi, yoki yuksakliklarga olib 
chiqishi mumkin. Kuylash esa salo-
matlikni tiklash uchun eng foydali 
mashg‘ulot ekanini Ibn Sino alohida 
ta’kidlagan.

Qadimiy manbalardan bilamiz-
ki, Ibn Sino o‘zi ham bir nechta mu-
siqiy cholg‘ularda musiqalar ijro et-
gan va xattoki musiqiy cholg‘u ham 

yaratgan. Uning ilmiy asarlarida bir 
qancha bo‘limlari alohida musiqaga 
bag‘ishlangan. Masalan “Kitob ash-
shifo” risolasining bir qismi «Javome’ 
ilm ul-musiqiy» («Musiqa ilmiga oid 
tuplam») deb nomlangan. U yerda 
ulug‘ alloma Abu Ali ibn Sino musi-
qa kayfiyatini o‘zgartiradigan o‘ziga 
xos shifobaxsh vositagina bo‘lib qol-
masdan, balki insonning fe’l - atvori-
ni, dunyoqarashi va qiziqishlarini ham 
ijobiy tomonga o‘zgartirishi mumkin, 
deb hisoblagan. “Tib qonunlari”da 
yozilishicha, “Bolaning mijozini ku-
chaytirmoq uchun unga ikki narsani 
qo‘llamoq kerak. Biri, bolani asta – se-
kin tebratish, ikkinchisi uni uxlatish 
uchun aytish odat bo‘lib qolgan mu-
siqa va allalashdir. Shu ikkisini qabul 
qilish miqdoriga qarab, bolaning ta-
nasi bilan badantarbiyaga va ruhi bi-
lan musiqaga bo‘lgan iste’dodi hosil 
qilinadi” [3:43]. Shuningdek, musiqa 
insonning sog‘lom yashashi, ma’na-
viy jihatdan barkamol bo‘lishi uchun 
ham nihoyatda foydalidir. U ham 
ruhni, ham jismni tarbiyalaydi. Mu-
siqa bemorlikdan tuzalishning, ohir 
mehnatdan keyin dam olishning, ich-
ki iztiroblar, turmush qiyinchiliklarini 
qisman bo‘lsada unutishning, hayot-
ni sevib yashashning eng go‘zal vo-
sitasidir. Sharq mutafakkirlari musi-
qa ohanglari inson xarakteriga ham 
ta’sir qilish xususiyatiga ega bo‘lgani 
uchun, bolalarni tarbiyalashda mu-
siqalarni ehtiyotkorlik bilan tanlash 
muhim ekanini aytib o‘tganlar. Ush-
shoq, Navo maqomlari insonlarda 
jasurlik, mardlik kabi xislatlarni, Iroq 
orzu qilishni, Buzruk esa tushkunlikni 
hosil qilishini yillar davomida kuzatib 
aniqlaganlar. Sharq xalqlari orasida 
maqomlardan davolash maqsadida 
ham foydalanganlari haqida qadi-
miy qo‘lyozmalarda yozib qoldirilgan. 
Masalan, qadimda Damashq, Qoir, 



8

Bursa kabi shaharlarda tabiblar ba’-
zi ruhiy bemorlarni davolashda ma-
qom ohanglaridan foydalanganlar. 
1154-yilda Damashqda Nureddin Za-
ngi tomonidan qurilgan kasalxonada 
ko‘plab bemorlar musiqa yordamida 
davolangani qo‘lyozma manbalar-
da yozib qoldirilgan. Bu amaliyot bir 
necha yuz yillab davom etgan bo‘-
lib, shu kasalxonada faoliyat yuritgan 
mutaxassislardan biri Avliyo Chalabiy 
tomonidan yozilgan nota matnlari 
ham saqlanib qolgan. 1693-yilda vafot 
etgan shoir va shifokor Shuuri Nasax 
Afandi o‘zining ilmiy ishlarida ma-
qom ladlarining insonga ta’sirini va 
turli kasalliklarda qanday foydalanish-
ni batafsil tushuntirib bergan. Uning 
ilmiy ishida hattoki maqomlar turli 
xalqlarga qanday ta’sir qilishi haqida 
ham tushuntirishlar keltirilgan. 

Shuurining fikriga ko‘ra, ilmli, 
donishmand insonlarga Rost maqo-
mi, darveshlarga Xijoz maqomi, su-
fiylarga Roxaviy maqomi ijobiy ta’sir 
qiladi. Shuuri xamkasbi Xoshim bey 
Majmuasi bilan birgalikda shunday 
xulosani keltirganlar: Navo, Busaliq, 
Maxur, Nixovand va Ushshoq kabi 
maqomlar ayniqsa Afrika va Yevro-
pa xalqlarining kayfiyatini ko‘tarish, 
hayotiy quvvat berish xususiyatiga 
ega. Shuuri Nasax Afandi musiqani 
tushunmaydigan shifokor bemorni 
to‘liq davolay olmaydi, deb ishonch 
bildirgan. Usmoniylardan Sulton Su-
laymon xukmronligi davrida saroyda 
yashagan shifokor Muso ibn Xamun 
maqomterapiyani tish og‘rig‘ini qol-
dirishda va kichik bolalar kasalliklari-
ni davolashda qo‘llagan. U vaqtlarda 
mansabdor, badavlat insonlarning 
farzandlari maqom sadolari ostida 
uxlatilgan, chunki ular maqomlar-
ning go‘zal ohanglarini beshikdayoq 
qabul qilgan bola kelajakda komil in-
son bo‘lib yetishadi, deb ishonganlar. 

Usmonlilar davrida qo‘llanilgan ma-
qomterapiyaning yuqori samarador-
ligini ta’kidlovchi ma’lumotlar ba’zi 
bir Yevropa manbalarida ham uch-
raydi. Fransuz baroni Taverne 1675-yil-
da kitob 19 chiqardi va unda Topkapi 
saroyida qo‘llanilgan musiqaterapiya-
si usullari haqidagi hayratlarini qayd 
etgan [4]. 

Bugungi kunda Turkiyaning 
Edirne shahrida joylashgan “Boyazid 
kulliye”sida tibbiyot muzeyi tashkil qi-
lingan bo‘lib, u yerda ikkita xona ay-
nan musiqa bilan davolash tarixiga 
bag‘ishlangan. U yerda Usmoniylar 
davrida shifokorlarning asosan ruhiy 
va boshqa bir qancha kasalliklarni 
davolashda maqom ohanglaridan 
foydalanganliklari, bu ishga tabiblar 
bilan bir qatorda shaharning eng yax-
shi sozandalari taklif qilinganligi ha-
qida ma’lumotlar taqdim etilgan [5]. 
O‘zbekiston hududida ham qadimda 
maqom yordamida davolash amali-
yoti keng qo‘llanilgan. Al Xorazmiy-
dan “Tibbiyotdan davolashning uch 
turi bor. Xorazmda shulardan qaysi 
biridan ko‘proq foydalanadilar?”, deb 
so‘raganida u “To‘rtinchisi” deb javob 
bergan ekan. So‘ng davom ettirib shu 
baytni o‘qibdi: Biri so‘z, doru biri, kes-
kir pichoqdur, bittasi, Dag‘i Xorazm 
mulkida mashhur erur, sozning sasi. 
YUNЕSKO qoshidagi xalqaro axborot 
akademiyasi akademigi Xudoyor Ol-
layorov Moskva Davlat Universitetida 
«O‘rta Osiyo xalq tabobati tarixi» mav-
zusida doktorlik dissertatsiyasini yoq-
lagan. Bu dissertatsiyaning katta qis-
mi musiqaterapiyaga bag‘ishlangan 
edi. Ushbu dissertatsiyada keltirilgan 
ma’lumotlarga ko‘ra Xorazmda ma-
qom ohanglari yordamida davolash 
keng yo‘lga qo‘yilgan bo‘lib, xattoki 
musiqa yordamida bemorga tashxis 
ham qo‘yilgan. Ushbu dissertatsiyada 
keltirilgan ma’lumotga ko‘ra, qadim-



9 №03 2024

da Xorazmda me’da va ichak kasallik-
lari Ufar ohanglari yordamida, ruhiy 
kasalliklar Mashrab g‘azali bilan aytil-
gan maqom asarlari yordamida, turli 
qon ketishlar Ali Qambar kuyi yorda-
mida davolangan ekan. 

Yuqorida keltirilgan ma’lumot-
lar asosida xulosa qilib shuni aytish 
mumkinki, maqomlarimiz ruhimiz, 
qalbimiz shifosidir. Necha yuz yillar 
davomida o‘zining davolovchi xu-
susiyatini yo‘qotmay kelayotgan bu 
ohanglarimizni asrab avaylashimiz, 
bu borada ilmiy tadqiqotlar olib bo-
rishimiz muhim. Ayniqsa, bugungi 
turli ma’naviy tahdidlar urchib bo-
rayotgan zamonda maqomlarimiz-

dan “qalqon” sifatida foydalanishimiz 
mumkin. Maqomlarni farzandlarimiz-
ga bolalikdan singdirish yo‘lini top-
sak, ular kelajakda ruhan va ma’nan 
sog‘lom inson bo‘lib voyaga yetadilar, 
turli tahdidlarga qarshi tura oladigan, 
Vataniga sodiq, mard va jasur bo‘-
lib yetishadilar. Buni sinab ko‘rishga 
ham xojat yo‘q, chunki bu tarixdan 
ham, ilmiy jihatdan ham asosga ega. 
Har qanday kasallikni davolagandan 
ko‘ra, oldini olish osonroq va sama-
raliroq, deyiladi. Shunday ekan, biz 
yoshlarimiz o‘rtasida maqomlar tar-
g‘ibotini yanada kuchaytirishimiz, 
maqomlarimizni yanada sevdirishi-
miz muhimdir. 

FOYDALANILGAN ADABIYOTLAR:

1. Димитриев Л.Б. Основы вокальной методики. – Mосква, 1968. 
2. TaverneJan-Batist. Nouvelle Relation de l’Intérieur du Sérail du Grand 

Seigneur. – Parij, 1675. 
3. Kattayev S. Marvarid fikrlar. – Toshkent, 2009. 20 
4. Landis-Shack – N., 2017, p. 340. 
5. Majidov N.M., Halimova H.M., Majidova Y.N. Abu Ali ibn Sino nevrologiyasi. 

– Toshkent, 2002. 
6. https://www.instagram.com/s/aGlnaGxpZ2h0OjE4MjMzMDA2MTQ5 MT-

M0MzEz?igsh=MWgxbTlubDM2dTA2aA==

98

FOYDALANILGAN ADABIYOTLAR

1. Azizov O. Tilshunoslikka kirish. ‒ Toshkent: Fan, 1996.
2. Begmatov E. Hozirgi o‘zbek adabiy tilining leksik qatlamlari. – Toshkent: 

Fan, 1985.
3.  Nurmonov A. Tanlangan asarlar. 1-jild. –T.: Akademnashr, 2012.
4. Saidxonov M.  Aloqa-aralashuv va imo-ishoralar. –T.: Fan, 2008.
5. Safarov SH. Pragmalingvistika. - Toshkent: O‘zbekiston Milliy ensiklope-

diyasi, 2008.
6. Серл Дж.Р. Классификация иллокутивных актов // Новое в 

зарубежной лингвистике. Вып. 17: Теория речевых актов. – М., 1986. 
7. Остин Дж.Л. Слово как действие // Новое в зарубежной лингвистике. 

Вып. 17: Теория речевых актов. – М., 1986. 
8. Hakimov M. O‘zbek tilida matnning pragmatik talqini: Filol. fan. dokt. ... 

diss. – Toshkent, 2011.  
9.  Qurbonova M. Bolalarga xos nutqiy akt turlarining pragmalingivistik 

tahlili // Xorijiy filologiya. – Samarqand, 2016. 4-son. 
10.  Erkin A’zam. Pakananing oshiq ko‘ngli. Kinoqissa. – T., 2001. 
11.  Erkin A’zam. Anoyining jaydari olmasi. Kinoqissa. – T., 2001. 

96



10

Annotatsiya. Maqolada us-
toz-shogird an’analari asosida 
badiiy kulolchilikni о‘rgatish 
orqali talabalarni badiiy-ijodiy 
qobiliyatlarini rivojlantirish 
haqida sо‘z boradi. 

Kalit sо‘zlar: badiiy kulol-
chilik, ustoz-shogird an’analari, 
ijodiy, qobiliyat, maktab, loy, 
buyum, mahsulot, usta, shakl.

Аннотaция. В статье го-
ворится о развитии худо-
жественно-творческих спо-
собностей учащихся путем 
обучения художественной 
керамике на основе тради-
ции наставничества.

Ключевые слова: худо-
жественная керамика, тра-
диция наставничества, твор-
чество, способности, школа, 
глина, изделие, изделие, ма-
стер, форма.

Abstract: The article dis-
cusses the development of 
artistic and creative abilities 
of students through teaching 
artistic ceramics based on the 
tradition of mentoring.

Key words: artistic pottery, 
tradition of mentoring, cre-
ative, ability, school, clay, item, 
product, master, form.

USTOZ-SHOGIRD 
AN’ANALARI ASOSIDA 
BADIIY KULOLCHILIK 
SAN’ATINI О‘RGATISH 
ORQALI TALABALARNI 
IJODIY QOBILIYATLARINI 
RIVOJLANTIRISH 
Komiljon GULYAMOV, 
Kamoliddin Behzod nomidagi 
Milliy rassomlik va dizayn 
instituti dotsenti, pedagogika 
fanlari doktori (DSc) 

Fazliddin ANVAROV,
Kamoliddin Behzod nomidagi 
Milliy rassomlik va dizayn 
instituti, “Tasviriy va amaliy 
bezak san’ati” mutaxassisligi 
1-kurs magistranti

Maftuna AKBARALIYEVA,  
Kamoliddin Behzod nomidagi 
Milliy rassomlik va dizayn 
instituti, “Tasviriy va amaliy 
bezak san’ati” mutaxassisligi 
1-kurs magistranti

Davlatimiz rahbari Shavkat 
Miromonovich Mirziyoyev joriy yil 
ijodkor ziyolilar bilan uchrashuv-
da, san’at yо‘nalishidagi oliy ta’lim 
maskanlari faoliyatini zamon talab-
lariga hamohang tashkil etish ma-
salalari tо‘g‘risidagi nutqida san’at, 
badiiy ta’limni yanada takomillash-
tirish, pedagoglarning kasb maho-
ratini muttassil charxlab borish, bi-



11 №03 2024

yorlashda nafaqat bilim, kо‘nikma va 
malakalar bilan qurollantirish, ular-
ning iqtidori, qiziqish va intilishlari-
ni inobatga olgan holda jalb etish, 
ma’naviyatini yuksaltirish hamda 
kasbga yо‘naltirishda “ustoz-shogird” 
an’analaridan foydalanish ehtiyojga 
aylanib bormoqda. “Ustoz-shogird” 
an’analari yoshlarda kasbiy mahorat-
ni tarbiyalash, ma’naviy-ma’rifiy sa-
lohiyatini oshirish, izlanish, о‘z ustida 
ishlash, bir sо‘z bilan aytganda har 
tomonlama yetuk malakali kadrlarni 
shakllantirishda о‘ziga xos tarbiyaviy 
ta’sir kо‘rsatish mavjudligi bilan mu-
him ahamiyat kasb etadi. Ustozning 
burchi – yurt ravnaqiga о‘zining mu-
nosib hissasini qо‘sha oladigan, aql-
idrokli, fahm-farosatli va qobiliyatli 
shogirdlar tayyorlashdan iborat.[3, 79-
b.]

Talabalarning badiiy-ijodiy qobi-
liyatlarini oshirish, badiiy kulolchilik 
san’atining о‘ziga xos xususiyatlari 
xaqidagi tasavvurlarini shakllantirish, 
mustaqil ijod qilish, qadimdan ota-
bobolarimizdan ilmiy va ijodiy manba 
sifatida qaraladigan badiiy kulolchilik 
san’ati sir-asrorlarini о‘rganishda us-
toz-shogird an’analarining о‘rni beqi-
yos. 

“Agar shogird shayxulislom, agar 
qozidur, agar ustoz rozi – Tangri rozi-
dur”, deydi Alisher Navoiy hazratlari. 
Ustoz-shogirdlik tushunchasi yuksak 
milliy qadriyatlarimizdan hisoblanib, 
bunda asrlar davomida shakllangan 
tartib-qoidalarga amal qilib kelinadi. 
Ota о‘z о‘g‘lini ustozga shogirdlikka 
berarkan, “eti sizniki, suyagi bizniki”, 
deya lutf qilgan. Bu bilan ustozga 
о‘g‘lining kelajak taqdirini bus-butun 
ishonib topshirayotganini bildirgan. 
Ustoz ham shogirdi taqdiriga о‘zi-
ni mas’ul bilib, bor iqtidoru hunarini 
unga yuqtirishga intilgan. Oilaviy mu-
hitda yetarli talabchanlik kо‘rmagan 

lim dargohlarida kitobxonlik hamda 
ustoz-shogird an’analarini keng tar-
g‘ib etishga oid fikrlar bildirdi . Yuqo-
rida keltirilgan fikrlarga hamohang 
jamiyatimizdagi barcha sohalarda, 
xususan badiiy ta’limda “Ustoz-sho-
gird” an’analarini takomillashtirish 
orqali kelajakda yuqori kompetentli 
mutaxassislar tayyorlash muhim hi-
soblanadi. 

Badiiy kulolchilik О‘zbekistonda 
amaliy san’atning eng qadimiy, niho-
yatda qiziqarli turlaridan biri bо‘lib, u 
hozirgi kungacha mahalliy maktablar 
va ustoz-shogird an’analarining о‘zi-
ga xos xususiyatlarini saqlab qolgan-
ligini e’tirof etish joiz.

I asrga oid turli arxeologik topil-
malar ushbu amaliy san’at turining 
qadimdan rivojlanganligidan dalolat 
beradi. Ayniqsa, Kitob-Shahrisabz vo-
hasida joylashgan Sangirtepa aholi 
punktidan arxeologlar tomonidan to-
pilgan loy, g‘ishtdan qurilgan kо‘p xo-
nali yirik binolar, turli xil mehnat qu-
rollari, kulolchilik g‘ildiragida va qо‘lda 
yasalgan miloddan avvalgi sopol bu-
yumlar ham bunga misol bо‘ladi. 

Kо‘p asrlar davomida kulolchi-
lik Markaziy Osiyoda yuqori daraja-
da rivojlangan hunarmandchilik turi 
bо‘lib, yetakchi markazlarining sirlan-
gan va sirlanmagan kulolchiligi о‘ziga 
xos xususiyatga ega. Ushbu markaz-
lar buyumning shakli, badiiy bezagi 
va rang koloriti hamda texnologiyasi 
bilan bir-biridan ajralib turgan. Bu-
gungi kungacha saqlanib kelayotgan 
an’anaviy kulolchilik ishlab chiqarish 
markazlari orasida Rishton, G‘ijduvon, 
Xiva, Samarqand, G‘urumsaroy, Shah-
risabz, Kasbi, Urgut, Xorazm va Tosh-
kent kulolchilik markazlarini alohida 
ta’kidlash mumkin. 

Milliy an’ana va qadriyatlar qay-
tadan mustahkam qaror topishi na-
tijasida bо‘lajak pedagoglarni tay-



12

bolani qat’iy tartib-qoidaga kо‘niktir-
gan.[5]

Ustozning ham ota-onaga nis-
batan о‘ziga xos munosabat mezoni 
bо‘lgan. Ular shogirdiga hunar о‘rga-
tish borasida zimmasiga olgan vazi-
fasini bajarish, о‘z va’dasini ustidan 
chiqish, ota-onaga farzandining qo-
biliyati, xulq-odobi tо‘g‘risida ochiq 
gapirish kabi о‘ziga xos milliylik xu-
susiyatlari, ta’limiy-tarbiyaviy imkoni-
yatlari, ustoz-shogird an’analari, ular 
о‘rtasidagi axloq-odob mezoni, ma-
daniyati yosh avlodni hunarmandchi-
lik kasbiga mehr-muhabbat ruhida 
tarbiyalashda muhim ahamiyatga 
ega bо‘lgan.[4, 120-b] 

Sо‘nggi yillarda tarixiy ravishda 
tashkil etilgan ishlab chiqarish mar-
kazlari qayta tiklanmoqda, mahsulot 
turlari (idish-tovoq, piyola, suv idishla-
ri, sut, oziq-ovqat mahsulotlarini saq-
lash uchun turli xil humlar) sezilarli 
darajada kengaymoqda va ularning 
sifati yaxshilanmoqda. Hunarmand-
lar davlatning qо‘llab-quvvatlashini 
his qilib, о‘z mahsulotlarining daro-
madli va raqobatbardoshligiga eri-
shish uchun ishlab chiqarish hajmini 
kо‘paytirmoqdalar.

Ular mahalliy xususiyatlarni saqlab 
qolish, unutilgan shakl va bezaklarni 
tiklashga intilmoqdalar. Shu bilan bir-
ga, kulolchilik mahsulotlarini bezash-
da yangi dekorativ va tasviriy motivlar 
paydo bо‘ldi. Hunarmandlar tomoni-
dan idishlarni hayvon va qushlarning 
boshlari shaklida gips elementlari 
bilan bezash hamda qadimgi maro-
simlarning ajralmas atributi bо‘lgan 
loydan о‘yinchoqlar yasash an’analari 
qayta tiklanmoqda. Ilgari Buxoro-Sa-
marqand kulolchilik maktabi uchun 
xos bо‘lgan ushbu hunarmandchilik 
turi Qashqadaryo viloyatining Kasbi 
tumanida keng rivojlangan.  

Mamlakatimizda istiqlolning 
dastlabki yillaridanoq qadimiy hu-
narmandchilik an’analarini tiklash 
va rivojlantirish, usta va hunarmand-
lar mehnatini munosib rag‘batlan-
tirish hamda ularni har tomonlama 
qо‘llab-quvvatlashga alohida e’tibor 
qaratilmoqda. “Usta-shogird” mak-
tablari tashkil etilib, yoshlarga xalqi-
mizga xos noyob hunarlarni о‘rgatish 
yо‘lga qо‘yildi. Natijada kо‘plab yangi 
ish о‘rinlari yaratilayotir, uyida mehnat 
qilib, hunarmandchilik an’analarini 
davom ettirayotganlar safi kengay-
moqda. Bugungi kunda sohada “Hu-
narmand” uyushmasining qariyb 25 
mingdan ziyod a’zosi faoliyat yurita-
yotgani ham buning yaqqol dalilidir.

HUKUMAT 
QARORLARI BILAN 
XALQ USTASINING 
MAQOMI 
MUSTAHKAMLANIB, 
KО‘PCHILIK 
HUNARMANDCHILIK 
MAKTABLARI, 
SHU JUMLADAN, 
KULOLCHILIK 
MAKTABLARINING 
AN’ANALARI 
TIKLANA 
BOSHLADI. 



13 №03 2024

Hukumat qarorlari bilan xalq us-
tasining maqomi mustahkamlanib, 
kо‘pchilik hunarmandchilik maktab-
lari, shu jumladan, kulolchilik mak-
tablarining an’analari tiklana boshla-
di. Shuningdek, bir qator xalq kulollari 
О‘zbekiston Badiiy Akademiyasining 
akademigi unvoniga sazovor bо‘ldi-
lar. Ular orasida Toshkentlik Akbar 
Raximov, Rishtonlik – Sharafiddin Yu-
supov, G‘ijduvonlik – Alisher Narzulla-
ev, Samarqandlik – Sharif Azimov kabi 
usta kulollar bor.[2, 26-b.] 

Shu ma’noda О‘zbekiston Res-
publikasi Prezidentining 2021 yil  23 
martdagi “Kulolchilikni jadal rivoj-
lantirish va qо‘llab-quvvatlash chora-
tadbirlari tо‘g‘risida”gi PQ-5033-sonli 
qarori  mamlakatimizda qadimdan 
milliy qadriyat sifatida rivojlanib kela-
yotgan kulolchilik an’analarini asrab-
avaylash, xalqaro miqyosdagi nufuzi-
ni oshirish, har bir oila, jamoa, idora va 
tashkilotlarda uni keng targ‘ib etish, 
xalq ustalarining mehnatini munosib 
rag‘batlantirish, aholining keng qat-
lamlarini, ayniqsa yoshlarni jalb etish 
orqali sifatli kulolchilik mahsulotlari-
ni ichki va tashqi bozorga chiqarish 
uchun qulay shart-sharoitlar yaratish 
yо‘lida kо‘rsatilayotgan g‘amxо‘rliklar-
ning yana bir yorqin ifodasi sifatida 
ta’kidlash joiz.

Bunday keng imkoniyatlar sa-
marasini kulol Raximovlar sulolasi 
faoliyati misolida kо‘rishimiz mum-
kin. О‘zbekistonda xizmat kо‘rsatgan 
san’at arbobi, akademik, Toshkent 
kulolchilik maktabi namoyandasi, 
xalq ustasi Akbar Rahimov ota kasbi 
– kulollikni davom ettirib elga tanildi. 
U yasagan nafis buyumlar yurtimiz va 
kо‘plab xorijiy davlatlardagi muzeylar, 
shaxsiy kolleksiyalardan о‘rin olgan. 
Hozir hunarmand-usta nabiralari va 
mahalla yoshlariga kulollik sir-asror-
larini о‘rgatmoqda. Farzandlari – Ali-

sher va Nilufar bu hunarni yanada 
puxta egallashga intilmoqda. [1, 38-b.]

Nafaqat, О‘zbekiston xududida 
balki butun dunyoda bugungi kun 
yoshlarida kasbiy kamolotga intilish 
ma’naviy qadriyatlarni tiklash va va-
tanga sadoqat tuyg‘ularini о‘stirish-
da “Ustoz-shogird” an’analari alohi-
da ahamiyat kasb etadi. О‘zbek xalq 
amaliy san’ati ustalarining yaratil-
gan madaniy meros, nodir asarlar 
milliy an’analarimizni yuksaltirishda 
muhim о‘rin tutadi. Xususan, badiiy 
kulolchilikda ustozlar an’analari yosh 
ijodkorlarga misoli yо‘lchi yulduz 
desak mubolag‘a bо‘lmaydi. Yosh 
ijodkor о‘z faoliyatini boshlar ekan, 
avvalo tarixga yuzlanadi, undan an-
doza oladi. Badiiy kulolchilik san’a-
tini о‘rganish va davom ettirishda 
tajribali ustaning bilimlari muhim 
о‘rin egallaydi. Usta kulollar loydan 
mо‘jizakor gо‘zallik yaratish, unga 
qadimiy naqshlar-u, rang bilan ba-
diiy ishlov berishni о‘z shogirdlariga 
tadbiq etadilar. Usta kulollar tomo-
nidan beriladigan kompetensiya-
larni talaba boshqa hech qayerdan 
ololmasligi aniq. Shuning uchun 
ham ushbu sohada “Ustoz-shogird” 
an’analarini takomillashtirish maq-
sadga muvofiq. 

Hozirgi kunda badiiy kulolchilik 
san’ati maktablarida tahsil olayotgan 
talaba-yoshlar ilk bilimni ustozdan 
oladi. Ustozning talabaga bergan 
ta’lim-tarbiyasi orqali jamiyatimiz 
uchun yetuk kadrlar tayyorlanadi. Ay-
niqsa, bu an’ana bizning ta’lim tizimi-
mizda mukammal kо‘rinishga egadir. 
Kulolchilik san’ati doirasida ustoz-
shogird an’analarini saqlagan holda 
mukammal hunarmandlar yetishib 
chiqadi. Oddiy loyga ishlov berish, uni 
turli xil shakllarga keltirish asnosida 
har bir jabhani ustoz о‘z bilimlari va 
tajribalari asosida shogirdga kо‘rsatib, 



14

tushuntirish orqali yangi usta kulollar 
tarbiyalanadi.

Kulolchilik eng qadimiy san’at 
turlaridan hisoblanganligi bois, yu-
qorida sanab о‘tgan barcha ish jara-
yonlarini bajarish uchun va mukam-
mal san’at asarini yaratish uchun 
ustoz-shogird an’anasi ta’siri muhim. 
Chunki shogird о‘zi yaratayotgan ba-
diiy kompozitsiyasining eng kichik 
detallarigacha ustozining yо‘lidan yu-
rishi, berilgan topshiriqlarni tо‘g‘ri ba-
jarishida ustoz kо‘rsatmalari alohida 
ahamiyat kasb etadi. 

Shunday qilib, ta’lim-tarbiya 
natijasida talabalar nafaqat naza-
riy, balki amaliy bilimlarga ham 
ega bо‘lib, ularni amaliyotga tatbiq 

etishni о‘rganadilar. Xususan, ular 
mustaqil ravishda xalq amaliy bezak 
san’ati asarlarini yaratadilar va shu 
bilan bu san’atni asrab-avaylashga, 
uni avloddan avlodga о‘tishiga hissa 
qо‘shadilar.

Bugun xalqimiz badiiy hunar-
mandchilikning qadimiy uslub va 
maktablarni asrab-avaylash, yoshlar-
ga о‘rgatish va yanada takomillash-
tirish milliy madaniyatimiz ravnaqida 
muhim ahamiyat kasb etadi. Bu say-
harakatlar yurtimizda hunarmand-
chilikni rivojlantirish va yosh avlodni 
kasb-hunarga yо‘naltirish, ularni aj-
dodlarimizga munosib vorislar etib, 
vatanparvarlik ruhida tarbiyalashga 
xizmat qiladi.

 

FOYDALANILGAN ADABIYOTLAR:

1.	 Aliyeva S.SH. Kulol Akbar Raximov. // SAN’AT. – T.: 1999. – №2. – B.38-40. 
2.	 Aliyeva S.SH. IX–XXI asr boshi o‘zbekiston sirlangan kulolchiligi rivojlan-

ishining asosiy bosqichlari va badiiy xususiyatlari. San’atshunoslik fanlari dok-
tori (DSc) diss.. avtoref. – T.: 2018. – 71 b.

3.	 Gulyamov K.M. Kompetensiyaviy yondashuv asosida bo‘lajak amaliy 
san’at o‘qituvchilarini kasbiy faoliyatga tayyorlash tizimini takomillashtirish. 
MonografiY.  – T.: TO‘YTEPA PRINT, 2020. – 156 b.

4.	 Yo‘ldoshev H., Bulatov S. Ustoz va shogird odobi. – T.: O‘zbekiston, 2005. 
– 240 b.

5.	 https://zamaxshariy.uz/



15 №03 2024

ИСТОЧНИКИ 
ИЗУЧЕНИЯ 
МУЗЫКАЛЬНОЙ 
КУЛЬТУРЫ 
ТЮРКСКИХ 
НАРОДОВ В ВУЗАХ 
КУЛЬТУРЫ
Роза АХМАДИЕВА,  

ректор «Казанский 
государственный 
институт культуры», 
доктор педагогических 
наук, профессор, 
член-корреспондент 
Академии наук 
Республики Татарстан, 
Заслуженный деятель 
науки Республики 
Татарстан

Отношения между Россией и Уз-
бекистаном характеризуются дове-
рительным диалогом, носят тради-
ционно дружественный характер, 
поступательно развиваются в различ-
ных областях. В рамках дружествен-
ных отношений развивается сотруд-
ничество в разных сферах: торговля, 
образование, наука. Активно разви-
вается сотрудничество двух стран и 
в области культуры, есть проекты на-
правленные на сохранение и разви-
тие национальной культуры тюрских 
народов. Татарстан — это историче-
ски и культурно близкая для братской 
страны площадка для торгово-эко-
номического, научно-технического, 
социального и культурно гуманитар-
ного сотрудничества, не случайно 
между Правительством Республики 
Татарстан и Республикой Узбекистан 
подписаны соглашения о сотрудни-
честве и выстраивается тесное взаи-
модействие. 

Мы сотрудничаем с большим ко-
личеством направлений, но самое 
главное то, что у нас одна задача, одна 
миссия — в мультикультурном мире 
сохранить нашу национальную иден-
тичность Данные вопросы мы обсуж-
дали в ходе дискуссии «Расширение 
роли женщин в общественно-поли-
тической жизни и развитие эконо-
мических возможностей» в рамках 
Международной недели партнерских 
инициатив «Новый Узбекистан: разви-
тие, инновации и просвещение» ор-
ганизован международный женский 
форум «Опыт Узбекистана в поддерж-
ке женщин» с участием Вице-премье-
ра-министром Республики Узбеки-
стан Зулайхо Махкамовой (г. Ташкент, 
Республика Узбекистан), на Междуна-
родном экономическом форуме «Рос-
сия – Исламский мир: KazanForum» в 
рамках круглого стола «Межрелиги-
озный диалог через культуру» (г. Ка-



16

зань, Россия). Много точек взаимо-
действия мы смогли найти в ходе 
работы на Российско-узбекском 
образовательном форуме (г. Са-
марканд, Республика Узбекистан), 
в котором мы принимали участие. 
Именно сотрудничество в сфере 
культуры между нашими странами 
способствует налаживанию кон-
структивного диалога, пониманию 
культурных традиций друг друга и 
формированию эффективного вза-
имодействия на их основе. 

Творческие вузы бережно от-
носятся к сохранению и развитию 
культурно-национальной самобыт-
ности, этнокультурное сохраняя 
нематериальное достоянии Рос-
сийской Федерации, и народов, 
проживающих на территории Рос-
сии, а также сохраняют и укрепля-
ют традиционные российские ду-
ховно-нравственные ценности.

Сегодня часто нарушается пе-
редача этнокультурных традиций 
от поколения к поколению, по-
степенно исчезает многовековой 
опыт народной культуры. Поэтому 
важное место занимают новые ме-
ханизмы её изучения, возрожде-
ния, развития и распространения. 
Это в первую очередь научно-ис-
следовательская экспедиционная 
учреждений, деятельность науч-
ных занимающихся народным на-
следием, современная образова-
тельная среда, этнографические, 
самодеятельные, учебные и про-
фессиональные фольклорные кол-
лективы, концертная деятельность 
и фольклорное фестивальное дви-
жение. В нашем вузе создается 
новая модель выпускника, мы де-
лаем акцент на изучении нацио-
нальной культуры, её осмыслении 
в современном мультимедийном 
пространстве и развитии предпри-

нимательских компетенций для 
продвижения народной культуры 
в сфере малого и среднего бизне-
са. Задача вузов – это создание всех 
условий для подготовки кадров с 
помощью открытия новых возмож-
ностей для развития и самореали-
зации. Поэтому мы очень рады со-
трудничеству с нашими коллегами 
из других вузов, в том числе зару-
бежных. Интересен опыт участия 
в российско узбекском образова-
тельном форуме, где мы не только 
познакомились с системой образо-
вания Узбекистана, но смогли нала-
дить контакты и начать сотрудниче-
ство, позволяющее более глубоко 
изучить национальную музыкаль-
ную культуру тюркских народов. В 
сентябре 2023 года преподаватели 
Казанского государственного ин-
ститута культуры прошли научную 
стажировку по гранту правитель-
ства Республики Татарстан «Алга-
рыш» в Узбекском государствен-
ном институте искусств и культуры 
по направлению «Народная ху-
дожественная культура» по теме 
«Традиционная культура тюркских 
народов: общее и различия». Ста-
жировка явилась глубоким погру-
жением в культуру Узбекистана.

Взаимодействие узбекской и та-
тарской музыкальных культур про-
исходило на протяжении веков, 
однако они сохранили свою уни-
кальность во многих видах и жан-
рах. Татарская музыкальная культу-
ра формировалась под влиянием 
фольклора народов Поволжья и 
Приуралья, а узбекская культура 
испытала влияние музыки стран 
Центральной Азии (Иран, Афгани-
стан). В результате взаимодействия 
татарской и среднеазиатской музы-
кальной культуры развились спец-
ифические исламско-суфийские 



17 №03 2024

жанры и стили исполнения духов-
ной музыки — это баит, мунаджат 
и зикр. В ходе стажировки был из-
учен опыт преподавателей фоль-
клорного ансамблевого пения ка-
федры этнографии и фольклора. 
Студенты продемонстрировали 
специфику вокального звукоизвле-
чения с элементами местной ме-
лизматики. Особую ценность пред-
ставляло изучение музыкальных 
традиций таких тюркских народов, 
как каракалпаки, уйгуры, казахи, 
туркмены в синкретичном един-
стве всех жанров фольклора.

В ходе мастер-класса выясни-
лось, что в отличие от современной 
разговорной речи древний язык 
духовных татарских песнопений 
был понятен узбекским студентам, 
что говорит об общих языковых 
корнях наших народов. Ритмиче-
ские и мелодические характери-
стики татарских песнопений не-
сколько отличаются от узбекских 
мелодий. Инструментальное же 
исполнительство наших народов 
основывается на древневосточных 
традициях и представлено одно-
типными инструментами: думбра 
с одним и тем же названием в на-
ших языках, дойра – у нас дэф, ку-
быз – у нас кыл кубыз, най – у нас 
курай, зурна – у нас сорнай, но при 
этом инструменты имеют несколь-
ко различный способ звукоизвле-
чения. Используются в практике 
ещё такие струнные музыкальные 
инструменты как дутар, рубаб, тан-
бур, уд, саз, активно применяется в 
современном узбекском традици-
онном инструментальном испол-
нительстве аккордеон. Значимым 
оказалось знакомство с Узбекским 
национальным институтом музы-
кального искусства им. Юсуфа Рад-
жаби, в котором изучают классиче-

ское искусство узбекского макама 
и сказительство народного эпоса 
бахши, включённые в список не-
материального культурного насле-
дия ЮНЕСКО. После знакомства с 
духовной музыкальной культурой 
Узбекистана стало очевидно, что 
под влиянием тюркских, иранских 
мусульманских народов и народов 
Центральной Азии сформирова-
лись и музыкально культурные тра-
диции татар. Духовные песнопения 
или «иләхи» относятся к лиро-эпи-
ческому жанру татарской тради-
ционной музыкальной культуры. 
У татар эти произведения носят 
такие же названия, как у тюркских 
и иранских мусульманских наро-
дов. Это касыды, мунаджаты, зи-
кры, имеющие прямое отношения 
к суфийским обрядам и радениям. 
Данные произведения имеют клас-
сические восточные ритмы и, как 
у тюркских и иранских народов, 
исполнялись у татар под аккомпа-
немент традиционных восточных 
музыкальных инструментов: струн-
ных танбур, думбра, ударного дэф, 
татарского духового инструмента 
курай. 

Преподаватели Казанского го-
сударственного института культуры 
тесно взаимодействуют с коллега-
ми из Узбекского государственно-
го института искусствикультуры и 
институтом музыкального искус-
ства имени Юнуса Раджаби. Это 
совместное проведение конфе-
ренций, круглых столов. Так вза-
имодействие в изучении наших 
культур обсуждалось на Между-
народной научно-практической 
конференции «Многогранный мир 
традиционной культуры и народ-
ного художественного творчества», 
в которой приняли участие Элдор 
Уралович Шерманов, проректор 



18

Узбекского нацио-
нального института 
музыкального ис-
кусства имени Юну-
са Раджаби;Разаков 
Азизбек Хайитович, 
первый секретарь 
Генерального кон-
сульства Республи-
ки Узбекистан в 
городе Казани; Му-
сурманова Айниса 
Мусурмановна - за-
меститель дирек-
тора НИИ «Семья и 
гендер» при Республиканском ко-
митете семьи и женщин Республи-
ки Узбекистан, лидер Республикан-
ского движения семьи и женщин 
«Умные женщины», доктор педаго-
гических наук, профессор;

Абдужаббарова Мусаллам Ла-
пасовна, кандидат педагогических 
наук, профессор кафедры гумани-
тарных наук и педагогики Государ-
ственного института искусства и 
культуры Узбекистана; Исмаилова 
Зухра Карабаевна, доктор педаго-
гических наук, профессор Нацио-
нального исследовательского уни-
верситета Республики Узбекистан; 
Кошелева Антонина Фёдоровна, 
кандидат педагогических наук, до-
цент кафедры гуманитарных наук 
и педагогики Государственного 
института искусства и культуры Уз-
бекистана; Гулямова Камола Хали-
товна, начальник отдела внедрения 
дизайнерских разработок Ассоциа-
ции «Узтекстильпром», советник по 
гендерному равенству и по разви-
тию дизайна, г. Ташкент, Узбекистан. 
В ноябре 2022 года было подписа-
но соглашение между Казанским 
государственным институтом куль-
туры и Нукусским филиалом Госу-
дарственного института искусства 

и культуры Уз-
бекистана. Со-
глашение, имеет 
цель укрепление 
связей и разви-
тие взаимодей-
ствия в области 
культуры и искус-
ства. Оно предус-
матривает обмен 
опытом и знания-
ми, организацию 
совместных про-
ектов, а также об-
мен студентами и 

преподавателями между нашими 
учреждениями. Директор Нукус-
ского филиала Государственного 
института искусства и культуры Уз-
бекистана Аяпов Аманжол Тлепо-
вич в ходе рабочего визита в город 
Казань познакомился с культурой 
татарского народа, с образователь-
ными программами нашего вуза, 
что позволило составить совмест-
ную дорожную карту. Благодаря 
этому студенты и преподаватели 
получат новые возможности для на-
учных исследований наших культур 
и поиска новых междисциплинар-
ных исследований тюрской куль-
туры. Ведутся совместные научные 
исследования. Ведущие научные 
сотрудники Института языка, лите-
ратуры и искусства им. Г. Ибраги-
мова Академии наук Республики 
Татарстан Азат Марсович Ахунов 
и Ильгам Гусманович Гумеров в 
2019 году провели исследование 
на территории нескольких горо-
дов Узбекистана (Ташкент, Бухара, 
Ургенч и Хива) на предмет поиска 
исторических артефактов, связан-
ных с татарской культурой. Ими 
были найдены неизвестная руко-
пись татарского поэта Габдрахим 
Утыз Имяни. В феврале 2019 года в 

ВЗАИМОДЕЙСТВИЕ 
УЗБЕКСКОЙ 
И ТАТАРСКОЙ 
МУЗЫКАЛЬНЫХ 
КУЛЬТУР 
ПРОИСХОДИЛО 
НА ПРОТЯЖЕНИИ 
ВЕКОВ



19 №03 2024

легендарном бухарском медресе 
«Мир Араб» (XVIв.) при поддерж-
ке Правительства Татарстана была 
торжественно открыта мемориаль-
ная доска в память о выдающемся 
татарском религиозном деятеле 
Шигабутдине Марджани, который 
учился здесь в XIXвеке. В старой 
части Бухары до сих пор сохраня-
ется как исторический памятник 
мечеть и челлехане татарского 
религиозного деятеля и педагога 
Ходжи Булгари, В Казанском госу-
дарственном институте культуры 
в процессе обучения музыкантов 
большой интерес проявляется 
к музыке родственных тюркских 
народов — узбеков, башкир, яку-
тов, крымских татар, казахов, кир-
гизов, туркмен, азербайджанцев 
и многих других. Общность язы-
ковой группы вызывает желание 
лучше узнать культуру народов, их 
фольклорные праздники, обряды, 
музыкальные жанры. В учебных 
планах студентов и магистров му-
зыкальных направлений нашего 
института есть такие дисциплины, 
как «Музыкальный фольклор на-
родов мира», «Музыкальное искус-
ство народов мира», «Фольклор-
ные традиции различных этносов», 
«Музыка тюркских народов». Сре-
ди научных работ о фонозаписях 
музыки тюркских народов следует 
отметить ценную статью С.И. Утега-
лиевой [8]. О музыкальных жанрах 
узбекской и татарской народной 
музыки, их общих чертах и отличи-
ях выделим работу Ф.Ф. Батырши-
на [1]. У каждого тюркского наро-
да своя уникальная музыкальная 
культура, часто имеющая тысяче-
летнюю историю. 

Основной проблемой изуче-
ния музыки тюркских народов в 
современном вузе является отсут-

ствие учебников и мультимедий-
ных пособий. Источниками для 
подготовки к лекциям являются 
«Музыкальная энциклопедия», 
электронные библиотеки, ресурсы 
сети «Интернет», научные статьи и 
монографии по музыкальной куль-
туре отдельных стран и народов. 
Сегодня назрела необходимость 
создания международных научных 
сообществ вузов культуры для под-
готовки учебных пособий и коллек-
тивных монографий по музыкаль-
ной культуре народов тюркского 
мира. Сейчас в учебных програм-
мах нашего вуза отмечены элек-
тронные ресурсы для изучения му-
зыки тюркских народов. Мы хотим 
сделать акцент на нескольких цен-
ных источниках, которые исполь-
зуем в своей работе со студентами 
— это открытые бесплатные сайты, 
которые содержат оцифрованные 
аудиозаписи музыки разных жан-
ров многих народов мира, сделан-
ные на виниловых пластинках в XX 
веке. Сайт «Мир русской грамза-
писи» (https://www.russian-records.
com ) содержит уникальные ауди-
оматериалы, на данных ресурсах 
размещены оцифрованные пла-
стинки, записанные в филиале Но-
гинского завода грампластинок в 
Ташкенте. Еще один полезный ре-
сурс – это сайт «Каталог советских 
пластинок» (https://www.records.su )
[4], на котором можно уточнить ис-
ходные данные об аудиозаписях, 
но нельзя послушать их, так как 
здесь собраны только описания 
грамзаписей. 

Хотелось бы предложить про-
должить совместную работу по 
изучению тюркской музыкальной 
культуры и разработать совместное 
мультимедийное учебное пособие. 



20

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ:

1. Батыршин, Ф. Ф. Общее и особенное в узбекской и татарской народ-
ных культурах // Социально-культурная деятельность: векторы исследо-
вательских и практических перспектив: материалы Международной на-
учно-практической конференции, Казань, 15 апреля 2016 года / Научные 
редакторы: П.П.Терехов, Д.В.Шамсутдинова, Л.Ф. Мустафина. – Казань, 2016. 
– С. 89-91. – EDN XFQVBN. 

2. Деятели Узбекистана [Электронный ресурс]. URL:https://arboblar.
uz(дата обращения 17.08.2024). 

3. История гитары. – 2015. – №2 (15). –C.45. 
4. Каталог советских пластинок [Электронный ресурс]. –URL: https://

www.records.su (дата обращения 17.08.2024). 
5. Музыкальная энциклопедия [Электронный ресурс]. – URL: https://

www.musenc.ru/html/n/nas3rova.html 
6. Мулла Тўйчи Тошмуҳаммедов [Электронный ресурс]. –URL: https://

ziyouz.uz/ozbek-ziyolilari/mulla-tuychi-toshmuhammedov-1868-1943/ (дата 
обращения 17.08.2024). 

7. Рыбаков И. О еврейских корифеях шашмакома 19-20 веков // The 
Bukharian Times. – № 599. – 2-8 августа 2013. – С. 16. 

8. Утегалиева, С. И. О первых фонозаписях музыки тюркских народов в 
туркестанской коллекции Рихарда Карутца 1905 года / С. И. Утегалиева // 
Музыкальное искусство Евразии. Традиции и современность. – 2021. – № 
2(3). – С. 19-26. – DOI 10.26176/MAETAM.2021.3.2.003. – EDNXDYNUP. 

9. Хакимова, М. Т. К. Сохранение традиций музыкальных культур в 
аспекте фестиваля «Шарк тароналари» (Самарканд) // Научное сообще-
ство студентов: проблемы художественного и музыкального образования 
: Сборник научных статей VI Всероссийской с международным участием 
студенческой научно-практической конференции, Чебоксары, 22 апреля 
2021 года / Отв. редакторы Е.В. Бакшаева, Г.Г. Тенюкова. Том Выпуск VI. – Че-
боксары: Чувашский государственный педагогический университет им. 
И.Я. Яковлева, 2021. – С. 94-99. – EDN PXUHXW. 

10. Хамидова, М. А. У истоков узбекского музыкального театра (студии, 
учителя, первые опыты: 1920-1930-е гг.) / М. А. Хамидова // Культурный код. 
– 2021. – № 2. – С. 32-45. – DOI 10.36945/2658-3852-2021 2-32-45. – EDN BATLIW.



21 №03 2024

INTRODUCTION TO 
THE BOOK
WOMEN’S DANCE 
TRADITIONS OF 
UZBEKISTAN:
LEGACY OF THE 
SILK ROAD
Laurel Victoria GRAY, 

World Dance Professor 
Theater and Dance 
Program, George 
Washington University 
Washington, DC, USA

Аннотация. В этом эссе пред-
ставлена книга «Традиции жен-
ских танцев Узбекистана: насле-
дие Шелкового пути», которая 
была описана как первая все-
объемлющая работа на англий-
ском языке об основных регио-
нальных стилях и их эволюции от 
древних ритуалов до современ-
ного сценического танца. В ста-
тье рассматривается структура 
книги, а также предубеждения 
колониализма, ориентализма и 
сексизма, обнаруженные в про-
шлых работах и более поздних 
западных исследованиях.

Ключевые слова: Танец, Цен-
тральная Азия, Женщины, Узбе-
кистан, Туркестан, Колониализм.

Abstract. This essay 
introduces the book, Women’s 
Dance Traditions of Uzbekistan: 
Legacy of the Silk Road, which 
has been described as the first 
comprehensive work in English on 
the major regional styles and their 
evolution from ancient rituals to 
contemporary stage dance. The 
article addresses the structure 
of the book as well as biases of 
colonialism, Orientalism, and 
sexism found in past writing and 
more recent Western scholarship. 

Key words: Dance, Central Asia, 
Women, Uzbekistan, Turkestan, 
Colonialism

STRUCTURE OF THE BOOK

Less than one hundred years ago, 
women in Uzbekistan who dared to per-
form in public faced threats of violence 
and even death. Today, the enchanting 
dances of Uzbekistan captivate audi-



22

ences, not only in Central Asia, but 
throughout the world. The opportu-
nity to write about the history and 
beauty of these unique traditions 
came from the London publishing 
company, Bloomsbury Academic 
Press, with the intended audience of 
specialists in dance, women’s histo-
ry, and Central Asian studies. My goal 
was not to create an instructional 
textbook on “how to dance,” since 
People’s Artist of Uzbekistan, Rozia 
Karimova, had already accomplished 
this task. Instead, I sought to exam-
ine the source of the movements, 
their origins, and the meaning be-
hind them. The book is divided into 
six parts with several chapters in 
each. Part One: Hidden Roots be-
gins with Chapter One “The God-
dess and the Dancing Boys” which 
explores the ancient pre-Islamic dy-
namics between female and male 
roles, and the way they manifested 
in dance. Chapter Two, “The Primacy 
of Rhythm,” examines the intricate 
connections in this foundational el-
ement of Central Asian dance, its 
complexity, and historic meanings.

After providing this cultural back-
ground, Part Two: The Dance Zones 
introduces  the concept of “dance 
zones,” created by the American eth-
nochoreologist Elsie Dunin, defining 
the geography of ethnic dance forms 
. In Uzbekistan, the zones extend 
beyond cities to broader territory 
where they developed prior to being 
incorporated into present-day Uz-
bekistan.  The three chapters in this 
segment --” Ferghana,” “Bukhara-Sa-
markand,” and “Khorezm”  --contain 
descriptions of these dance zones,  
with details of geography, climate, 
flora and fauna, spiritual practices, 

and historical legacy. Descriptions 
of the distinct character of these 
dances, with their unique postures, 
movement vocabulary, jewelry, cos-
tuming, rhythms and music, reveal 
their separate identity which pre-
dates their incorporation into mod-
ern day Uzbekistan.

Part Three: From the Ichkari to 
the Concert Stage chronicles the 
perilous journey of women who left 
the security of the women’s quar-
ters, to step into the public perfor-
mance arena. “Mentors and Martyrs” 
introduces the leading figures who 
helped courageous girls and wom-
en make this transition and tells of 
the ones who paid for this with their 
lives. “Cross Pollination: Moscow and 
Paris” reveals the Orientalist bias in 
Russian culture and the lingering im-
pact of Isadora Duncan when artists 
from Uzbekistan came to Moscow 
in the innovative days of the 1920s 
to study with theater professionals 
like Vsevolod Meyerhold and experi-
mental dancer Vera Maya. Two of the 
Central Asian students  who were 
sent to Moscow to study were Ta-
mara Khanum and Mukhitddin Kari-
Yakubov who made a strong impres-
sion in there and in Paris as well. As 
described in the chapter “From Rev-
olution to Evolution,” these artists 
returned to Uzbekistan and actively 
worked to promote the ideals of the 
revolution as they established per-
formance ensembles and schools to 
train future dancers.

As chronicled in Part Four: Terror 
and War, in the developmental years 
following the Bolshevik Revolution 
and Civil War, the artists were no lon-
ger threatened by counter-revolu-
tionary basmachi, but a new danger 



23 №03 2024

arose when Stalin’s Purges began to 
take the lives of creative artists, the-
ater people, and writers. People far 
from Central Asian would also ex-
perience the Terror of those years as 
described in the chapter “Uprooted: 
Koreans and Crimean Tatars.” The 
forced relocation of the Koryo-Saram 
from the Russian Far East, and the 
Tatars from the Crimean Peninsu-
la to the West, caused trauma and 
great loss of life when both groups 
were loaded into cattle cars and 
shipped to destinations in Central 
Asia. They survived under difficult 
conditions, and a key to this miracu-
lous resilience was the preservation 
of their dance traditions which grad-
ually became part of Uzbekistan’s 
public celebrations. The chapter on 
“The War Front and the Home Front” 
describes the response of dance art-
ists to the German invasion of the 
USSR in 1941. Dancers immediate-
ly volunteered  to perform at the 
front, at hospitals for the wounded, 
and at benefit concerts, while creat-
ing new works to raise the morale of 
the troupes. Surviving the devastat-
ing impact of the war on all aspects 
of life, dance artists of Uzbekistan 
continued to perform and create 
new works, as described in Part Five: 
The Arrival of Spring. When Mos-
cow hosted the 1957 World Festival 
of Students and Youth, performing 
artists of Uzbekistan participated in 
the extraordinary event meeting in-
cluding the nascent Bakhor Ensem-
ble. This all-female dance ensemble 
soon gained official status and artis-
tic director Mukarram Turgunbaeva 
began to create a program of danc-
es that became classics of Uzbek 
stage dance. The chapter on “Con-

structing Karakalpak Dance” follows 
Moscow’s long sought goal bringing 
Karakalpakstan into the grand Sovi-
et dance party with choreographies 
that  met their government’s con-
cept of “dance.” Elizaveta Petroso-
va, one of Tamara Khanum’s talent-
ed sisters,  took up the challenge 
of retro-engineering a folk form, a 
rare case of “invented tradition.” Al-
though the creation of standardized 
training at the dance institute pre-
pared most of the future stars of the 
Uzbek stage, not all followed that 
path, as evidenced in the chapter on 
one of Uzbekistan’s dance icons, “Ki-
zlarkhon Dusmukhamedova: Queen 
of All the Girls.

Part Six: From Red Star to Cres-
cent Moon follows Uzbek dance de-
velopment in the years following 
the dissolution of the Soviet Union. 
In spite of the breakdown in infra-
structure and economic challenges, 
independence also opened the door 
to create a national identity distinct 
from Russian and Soviet designs and 
the creation of new national holidays, 
as described in “New Celebrations 
for a New Nation.” This also impacted 
the dance arts in various ways, most 
recently the rebirth of the Bakhor 
Ensemble. Finally, “Lessons of Resil-
ience,” celebrates the example of the 
Silk Road cultures in demonstrating 
the powerful role of dance in human 
survival.

QUESTIONS OF BIAS
One research challenge meant 

confronting several layers of West-
ern bias and prejudice about Central 
Asian culture in general, and Eastern 
women in particular. Russian colo-
nialism – perhaps a long-held ven-



24

geance for the centuries spent under 
Mongol domination and destruction 
– influenced attitudes about the in-
habitants of Central Asia shaped by 
generations of Orientalism which 
portrayed the East as primitive and 
backward, inferior to the West, us-
ing it to justify their aggression as a 
mission to “civilize” barbarians. This 
same attitude would surface again 
in Soviet policy as Moscow sought to 
dominate and control the vast land 
and nationalities they took over from 
of Imperial Russia.

Similarly, the written accounts of 
Western European males who trav-
eled to Turkestan in the 19th and early 
20th centuries, often focused on the 
exotic and sensationalized perfor-
mances of the bachas, the dancing 
boys. They were rarely understood as 
part of a syncretic theater tradition 
that included other performing arts 
like acrobatics, tight-rope walking, 
puppetry, masked clowning, and 
more. Because these foreign men 
were not allowed access to the se-
cluded women’s quarters, female 
dances and folk traditions went un-
seen, causing some Westerns schol-
ars to assert that Central Asian wom-
en had no dance traditions.

The third layer of bias came af-
ter the Bolshevik Revolution, with its 
lofty ideals of eliminating the auto-
cratic rule, giving power to workers 
and peasants, and supporting wom-
en’s emancipation, universal educa-
tion, and the performing arts. In the 
1920s, the new Soviet government 
began to bring promising young art-
ists to Moscow for training. But with 
the consolidation of Soviet power, 
under Stalin, there also came the 
desire to reshape native cultures, to 

create a new Soviet man and elimi-
nate indigenous traditions. In dance, 
this became a striving toward as sort 
of shared dance language, a “cho-
reographic Esperanto” as one en-
semble director described it. This co-
lonialist attitude sought more than 
the introduction of new methods 
and techniques in the performing 
arts, but endeavored to stamp out 
old ways that were deemed “counter 
revolutionary.” The elimination of the 
autocratic beys and khans who had 
exploited the people, also meant the 
end of the bacha troupes who were 
patronized by the elite.  The attack 
on superstition and religion also 
targeted shamanism and Sufism, 
along with the frame drum that was 
used in ceremonies and rituals, and 
since it resembled those drums, the 
doira was also targeted.  (Through a 
clever plan by Tamara Khanum and 
Usta Olim Kamilov, a dramatic per-
formance in Moscow managed to 
“save” the doira and secure its con-
tinued role in Uzbek dance.)

Western scholars, especially 
those writing after the indepen-
dence of Uzbekistan, published as-
sertions that women’s stage dance 
– and the three major regional styles 
- were “an invented tradition.”  One 
claimed that “Tamara Khanum’s 
links to Uzbekistan were tenuous be-
cause she was of Armenian descent.” 
[1] and attributed her success to her 
marriage to her famous husband. 
This sexist attitude, also appeared in 
the claimed that Uzbek stage dance 
was derived from Russian ballet and 
Russian folk dance, giving no credit 
to the creativity of the women art-
ists themselves. The significance of 
the act of unveiling has also  been 



25 №03 2024

minimalized by some Westerners 
who describe it as simply removing 
a head scarf and a singular, one-time 
event instead of a struggle of many 
years. 

Artists are visionaries, always 
looking for fresh inspiration; they 
seek a bigger stage, an opportunity 
to share their work with larger audi-
ences. The Soviet system provided 
these stages and, while the artists of 
Uzbekistan learned from their Mos-
cow teachers, they adapted these 
practices and techniques to their 
indigenous traditions. The perfor-
mance venue required a significant 
shift from performing “in the round,” 
surrounded by the audience, as in 
the women’s quarters, to the Euro-
pean proscenium stage, with audi-
ence seated only on one side. This 
required a change in staging, add-
ing an architectural dimension. And 
a bigger stage required that the 
dancers take bigger steps, as well as 
use multiple bodies to fill the larger 

space, but this also meant turning 
away from the improvisational na-
ture of women’s dance to creating 
choreography with an emphasis on 
unison movement. 

More can and should be written 
about women’s dance traditions of 
Uzbekistan, and their deeper con-
nections with the varied cultures of 
the Silk Road, both past and pres-
ent. Scholarship on Uzbek dance by 
Westerners must move forward with 
greater sensitivity from a viewpoint 
of embodied knowledge to collabo-
rative research with Uzbek scholars. 
They need to approach the dance 
from a non-colonialist, non-Orien-
talist, non-sexist perspective, so that 
women’s dance traditions of Uzbeki-
stan can emerge from the ideolog-
ical ichkari to recognition as one of 
humanity’s most engaging art forms.

[1] Mary Masayo Doi, Gesture, 
Gender, Nation: Dance and Social 
Change in Uzbekistan, Greenwood 
Publishing Group, 2001,p.131.

98

FOYDALANILGAN ADABIYOTLAR

1. Azizov O. Tilshunoslikka kirish. ‒ Toshkent: Fan, 1996.
2. Begmatov E. Hozirgi o‘zbek adabiy tilining leksik qatlamlari. – Toshkent: 

Fan, 1985.
3.  Nurmonov A. Tanlangan asarlar. 1-jild. –T.: Akademnashr, 2012.
4. Saidxonov M.  Aloqa-aralashuv va imo-ishoralar. –T.: Fan, 2008.
5. Safarov SH. Pragmalingvistika. - Toshkent: O‘zbekiston Milliy ensiklope-

diyasi, 2008.
6. Серл Дж.Р. Классификация иллокутивных актов // Новое в 

зарубежной лингвистике. Вып. 17: Теория речевых актов. – М., 1986. 
7. Остин Дж.Л. Слово как действие // Новое в зарубежной лингвистике. 

Вып. 17: Теория речевых актов. – М., 1986. 
8. Hakimov M. O‘zbek tilida matnning pragmatik talqini: Filol. fan. dokt. ... 

diss. – Toshkent, 2011.  
9.  Qurbonova M. Bolalarga xos nutqiy akt turlarining pragmalingivistik 

tahlili // Xorijiy filologiya. – Samarqand, 2016. 4-son. 
10.  Erkin A’zam. Pakananing oshiq ko‘ngli. Kinoqissa. – T., 2001. 
11.  Erkin A’zam. Anoyining jaydari olmasi. Kinoqissa. – T., 2001. 

96



26

Annotatsiya. Mazkur maqola-
da Sharq xalqlari mumtoz musiqa 
ijodiyotining milliy va umuminsoniy 
qadriyatlar bilan uyg‘unligi, uning 
yoshlar ongi va shuuriga ma’naviy-
ma’rifiy, badiiy-estetik ta’sirining 
ilmiy-pedagogik tamoyillari tadqiq 
qilinadi. 

Kalit sо‘zlar: musiqa ijodiyo-
ti, Sharq, madaniyan’ana, ma’naviy 
tarbiya, musiqiy ta’lim, meros, qa-
driyat. 

SHARQ XALQLARI 
MUMTOZ MUSIQA 
IJODIYOTI VA 
QADRIYATLAR 
INTEGRATSIYASI: 
TAMADDUNLAR 
CHORRAHASIDA
Eldor SHERMANOV, 

Yunus Rajabiy nomidagi 
o‘zbek milliy musiqa 
san’ati instituti rektori v.b.  
(PhD)

Tamaddunlar chorrahasida qadim 
Sharq mumtoz musiqa san’atini o‘tmish 
va hozirgi zamon mezonida o‘rganish va 
ilmiy tahlil qilish ijtimoiy–falsafiy, badi-
iy-estetik, mantiqiy-axloqiy ahamiyatga 
ega muhim masaladir. Zero, O‘zbekiston 
Respublikasi Prezidenti Sh.Mirziyoyev 
to‘g‘ri ta’kidlaganidek, “Haqiqiy san’atni, 
sof va boqiy musiqani faqat Parvardigori 
olamning marhamati bilan hazrati In-
son yaratadi.Sayyoramizda turli kelish-
movchilik va qarama-qarshiliklar, urush 
va nizolar avj olgan tahlikali zamonda, 
odamzot tobora o‘z dunyosiga o‘ralib 
borayotgan bir sharoitda musiqa inson-
ga insonligini eslatib, uning qalbida ke-
lajakka umid va ishonch uyg‘otadi”[2].

Milliy san’at rivojlangan sari u taya-
nadigan madaniy an’analar ko‘lami ham 
kengaya boradi. Ma’lumki, har bir ijtimoiy 
tuzumda insonning ma’naviy yuksalishi-
ni ta’minlovchi ta’lim-tarbiya, ma’naviyat 
va ma’rifat kabi tushunchalar mavjud 
bo‘lib, ular milliy va umuminsoniy qad-
riyatlar, insonparvarlik, bag‘rikenglik g‘o-
yalari bilan yo‘g‘rilgan. Tomoshabinga 
estetik zavq, ma’naviy huzur baxsh etuv-
chi milliy musiqa san’ati kuy va ohanglar 
vositasida xalqning qadim o‘tmishi, mil-
liy qadriyatlari, orzu-armonlari haqida 
hikoya qiladi. Akademik O.Salimov mu-
siqaning ruhiyatga ta’sirini ona mehriga 
qiyoslaydi: “Musiqa san’atida har qanday 



27 №03 2024

mo‘jizaviy kuch yettita notadan ya-
raladi. Ona qalbi notalari ham xuddi 
shunday. Biroq bu notalarning har 
birida yetti ming qochirim, yetti ming 
nola, yetti ming xonish, yetti ming 
usul bor. Unda yangragan ohang bu-
tun borliqni o‘zida ifoda etgan buyuk 
va mahobatli simfoniya.Unda dun-
yoning, serqirra hayotning biz ang-
lagan–anglamagan sinoatlari mujas-
sam”[10:167].\

Taraqqiyot sari intilayotgan har 
bir millatning madaniy merosi aj-
dodlardan avlodlarga o‘tib kelayot-
gan eng bebaho boylik hisoblanadi. 
Uchinchi Renessans poydevorini ya-
ratayotgan yangi O‘zbekistonning, 
yer yuzining ham sayqali, ham hayrati 
muhtasham Samarqandning o‘ziga 
xos tashrif qog‘oziga aylangan “Sharq 
taronalari” xalqaro festivali san’atshu-
noslikning musiqiy arxeologiya, etno-
grafiya, antropologiya, sotsiologiya, 
falsafa va mantiq kabi yo‘nalishlarida 
yangi ilmiy tadqiqotlar yaratilishga 
asos vazifasini o‘tamoqda. Zero, “Bu-
yuk tarixda hech narsa izsiz ketmay-
di. U xalqlarning qonida, tarixiy xoti-
rasida saqlanadi va amaliy ishlarida 
namoyon bo‘ladi. Shuning uchun 
ham u qudratlidir. Tarixiy merosni 
asrab-avaylash, o‘rganish va avlodlar-
dan-avlodlarga qoldirish davlatimiz 
siyosatining eng muhim ustuvor yo‘-
nalishlaridan biridir”[4:13]. 

Asrlar osha sayqallanib kelayot-
gan musiqa san’atida xalqning tiyna-
ti, o‘tmishi, eng qadimgi milliy qad-
riyatlari, ichki olami, orzu-armonlari 
aks etadi. O‘zbekiston Respublikasi 
Prezidentining 2018 yilda qabul qi-
lingan “O‘zbekiston Respublikasi-
da milliy madaniyatni yanada rivoj-
lantirish konsepsiyasini tasdiqlash 
to‘g‘risida”gi qarorida milliy musiqa 
san’ati sohasida quyidagi ishlar amal-
ga oshirilishi belgilangan: avloddan-

avlodga o‘tib kelayotgan milliy musi-
qa merosimizni asrab avaylash, yangi 
sharoitlarda rivojlantirish va ulardan 
xalqimizni bahramand qilish uchun 
keng imkoniyatlar yaratish; kompozi-
tor, bastakor va sozandalar faoliyatini 
qo‘llab–quvvatlash, havaskorlar ora-
sidan iste’dodli ijrochilarni aniqlash 
maqsadida turli darajadagi ko‘rik–
tanlovlarni o‘tkazish, an’anaviy musi-
qa janrlarini yangi shart sharoitlarda 
rivojlantirish maqsadida “ustoz-sho-
gird” an’anasini yanada rivojlantirish; 
milliy va jahon kompozitorlari ijodi-
yotini imkoniyat intelektual xazinasi 
sifatida xalq orasida keng targ‘ib qi-
lish, zamonaviy ruhda yuksak badiiy 
asarlar yaratish, katta musiqiy asarlar, 
jumladan, opera, simfoniya, konsert 
va oratoriya kabi mumtoz janrlar-
ni rivojlantirish; yosh kompozitorlar, 
bastakorlar, musiqashunoslar va ijro-
chilarning ijod bilan samarali shug‘ul-
lanishlari uchun barcha imkoniyat va 
sharoitlarni kengaytirish. 

Azal - azaldan Markaziy Osiyo, 
jumladan, O‘zbekiston hududidagi 
Afrosiyob, Dalvarzintepa, Tuproqqal’a 
kabi qadimiy makonlardan topilgan 
qoyatosh tasvirlari, turli ko‘rinishdagi 
arxeologik namunalar, taqinchoqlar, 
terrakotlar bu zaminda musiqa san’a-
tining juda qadimiyligidan, ko‘hna 
ildizlarga ega ekanligidan guvohlik 
beradi. Ulug‘ ajdodlardan bizning av-
lodlarga o‘tib kelayotgan milliy mu-
siqa merosimizni asrab – avaylash 
borasida keyingi 7 yilda mamlaka-
timizda olamshumul ishlar amalga 
oshirildi. Insonni ruhan poklanishga, 
qalban ulg‘ayishga undovchi, iymon 
e’tiqodini butun qiladigan botiniy 
kuch ma’naviyatdir. Ma’naviyati yuk-
sak odam o‘zini yurt taqdiriga daxl-
dor deb biladi, shaxsiy manfaatlarini 
jamiyat manfaatlaridan ustun qo‘y-
maydi. 



28

Ma’lumki, barkamol avlod tarbi-
yasida boshqa ko‘plab omil va me-
zonlar qatorida musiqiy tarbiya ham 
alohida o‘rin tutadi. “Sharq Arastusi” 
sifatida shuhrat qozongan alloma, 
jahon xalqlarining ulug‘ mutafakkiri 
Abu Nasr Muhammad ibn Muham-
mad ibn Uzlug‘ Tarxon Forobiy (873-
950) qomusiy ilmlar sohibi edi. Uning 
falsafaga oid asarlari qatorida “Mu-
siqa haqida katta kitob” nomli ko‘p 
jildli risolasi ham nihoyatda mashhur. 
Mazkur asarida mutafakkir musiqa-
ni inson tarbiyasi va ruhiyatiga ta’sir 
qiluvchi vositalardan biri sifatida tal-
qin qiladi. Unda musiqa nazariyasi va 
tarixi, turli musiqa asboblari, kuylar 
va ularning ichki tuzilishi, tovushlar, 
ritmlar, ohanglar haqida ma’lumot 
beradi. Musiqa fanidagi ilmi iyqo, ilmi 
ta’lif fanlariga asos solgan, Sharq allo-
malarining peshqadami bo‘lgan Fo-
robiy “Musiqa haqida katta kitob” asa-
rida o‘tmishdagi musiqashunoslar, 
tadqiqotchilar, mashhur sozandalar, 
ularning musiqa madaniyati taraq-
qiyotiga qo‘shgan hissalarini alohida 
ta’kidlaydi. Kuylarning uyg‘unligi, bir-
biriga ta’siri, ijro etish usullari haqida 
so‘z yuritadi. Uning bu asari Sharq 
musiqashunosligi tarixida nihoyatda 
muhim ahamiyat kasb etadi. Odat-
da, musiqa san’atining asl mohiyatini 
belgilovchi omillar muayyan shakllar-
da o‘z ifodasini topadi. Forobiyning 
musiqa haqidagi falsafiy ta’limoti 
negizida inson va uning aql-idroki si-
ngari ko‘plab muhim masalalar mav-
jud. Uning “Odamzod o‘z ongi tufay-
ligina inson bo‘la oladi”[12: 34], degan 
ta’rifi olimning shaxs haqidagi qa-
rashlarining ma’naviy, ruhiy tomon-
larini ifodalaydi. Tibbiyot ilmining 
asoschisi Abu Ali Ibn Sino ustozining 
fikrini davom ettirib, “She’riyat ahli va 
bastakorlar bir-birini yaxshi tushunib 
yetgandagina haqiqiy san’at asari ya-

ratiladi”[7:145], deydi. 	 S h a r q -
ning ikki buyuk qomusiy olimi inson 
kamolotga erishishining mezonlari-
dan biri sifatida musiqani tilga oladi. 
Farobiy “Nag‘ma kishi hissi idrok eti-
shi mumkin bo‘lgan vaqt davomida 
cho‘zilib turadigan tovushdir”[12: 35], 
desa, Ibn Sino uning fikriga tayangan 
holda, “Nag‘ma ma’lum balandlikda 
muayyan vaqtgacha sadolanib tura-
digan tovushdir. O‘z ovozidagi tovush 
ohanglarining o‘zgarishini eng nozik 
his eta olgan shoir eng yaxshi shoir-
dir. Chunki tabiat shoirga tovushni se-
vishdek baxt in’om etgan.”[7:147], deb 
yozadi. Abu Nasr Forobiy Sharqda 
keng tarqalgan nay, nog‘ora, chang, 
rubob, kabi qator musiqa asboblari 
ta’rifini yozib qoldirdi. Mazkur musiqa 
asboblari bugungi kunda ham Sharq 
xalqlari musiqa madaniyati va san’ati-
ning asosi hisoblanadi. Zero, bir millat 
qachonki boshqa millatlarda takror-
lanmaydigan madaniy merosga ega 
bo‘lsa, shundagina o‘ziga xos ma-
qomga ega bo‘ladi. 

Madaniyati yuksak, ildizlari baquv-
vat millat mustahkam birligi va jipsli-
gi bilan yangi-yangi avlodlarga ibrat 
bo‘ladi. Ko‘p yillik kuzatishlar, ilmiy iz-
lanishlar natijasiga ko‘ra, shaxs intel-
lektual imkoniyatini rivojlantirish bir 
necha yo‘nalishda amalga oshirilishi-
ni ko‘rsatib o‘tish mumkin. Xususan, 1) 
viloyatlar kesimida mumtoz musiqa 
ijodiyoti xaritasi va atlasini yaratish; 
2) etnomusiqashunoslik, musiqiy ar-
xeologiya va musiqiy sharqshunoslik 
uyg‘unligida yoshlarni ona Vatanga 
muhabbat, madaniy an’analarimizga, 
milliy va umuminsoniy qadriyatlar-
ga hurmat ruhida tarbiyalash; 3) xalq 
musiqasi va kasbiy musiqa namuna-
larining innovatsion media maydoni-
ni kengaytirish; 4) musiqiy–madaniy 
an’analarning davomiyligi va uzviyligi 
timsolida o‘zbek madaniy diplomati-



29 №03 2024

yasini rivojlantirish; 5) o‘sib kelayotgan 
yosh avlodni musiqa madaniyatiga 
qiziqtirish orqali ularda ijodiy faoliyat 
va maqsad sari intilish ko‘nikmalarini 
kamol toptirish.

Xulosa o‘rnida shuni aytish mum-
kinki, umumbashariy madaniy me-
rosning ilk ildizi hisoblanmish Sharq 

FOYDALANILGAN ADABIYOTLAR:

1. O‘zbekiston Respublikasi Prezidentining “Madaniyat va san’at sohasini 
yanada rivojlantirishga doir qo‘shimcha chora-tadbirlar to‘g‘risida”gi Qarori. 
“Yangi O‘zbekiston” gazetasi, 2022-yil, 4-fevral, 25-son. 

2. O‘zbekiston Respublikasi Prezidenti SH.M. Mirziyoyevning “Sharq taro-
nalari” o‘n ikkinchi xalqaro musiqa festivalining ochilish marosimidagi nutqi. 
O‘zA, 2022-yil, 25-avgust. 

3. Ma’naviyat hayotimizda yangi kuch, yangi kuch, yangi harakatga ayla-
nishi kerak. Prezident SH.Mirziyoyevning Respublika Ma’naviyat va ma’rifat 
kengashining kengaytirilgan majlisidagi nutqi. “Yangi O‘zbekiston” gazetasi, 
2023-yil, 23-dekabr. 

4. Mirziyoyev Sh. Yangi O‘zbekiston strategiyasi. - Toshkent: “O‘zbekiston” 
nashriyoti., 2021. 

5. O‘zbekiston Milliy ensiklopediyasi. 9-j. - Toshkent: “O‘zbekiston Milliy en-
siklopediyasi” davlat ilmiy nashriyoti, 2005. 

6. Hakimov A. O‘zbekiston san’ati tarixi. - Toshkent: “Zilol buloq”, 2021. 
7. Inog‘omjonova F. Abu Ali Ibn Sinoning “Musiqiy bilimlar to‘plami” asari.- 

Toshkent: “Fan”, 1980. 
8. Karomatov H. O‘zbekistonda moziy e’tiqodlar tarixi. -Toshkent: G‘afur G‘u-

lom nomidagi nashriyot–matbaa ijodiy uyi, 2008. 
9. Konrad N.I. Zapad i Vostok. -M.: izd.Glavnaya redaksiya vostochnoy litera-

turi, 1972. 
10. Salimov O. Yangi O‘zbekiston davlati. – Toshkent: “Ma’naviyat” nashriyoti, 

2023. 
11. Mavrulov A. Millatlararo totuvlik va diniy bag‘rikenglik – yuksak ma’navi-

yatning amaldagi ko‘rinishi. Uchinchi Renessans – ma’rifatli jamiyat sari. To‘p-
lam. - Toshkent: “Muharrir nashriyoti”, 2023. 

12. Xayrullayev M.Abu Nasr Forobiy.Buyuk siymolar,allomalar. - Toshkent: 
“Xalq merosi”, 1995. 

13. Muhammadjonov A. Tarix falsafasi - ma’naviyat ko‘zgusi. - Toshkent: 
«O‘zbekiston», 2015. 

14. Saidov A. Yangi O‘zbekistonning siyosiy – huquqiy falsafasi. - Toshkent: 
“Ma’naviyat”, 2023. 15. Tolstov S.P. Drevniy Xorezm. - M.: izd.MGU,

musiqa san’atining tarixi, shakllanish 
bosqichlari hamda taraqqiyot yo‘llarini 
o‘rganish, ularni ilmiy va nazariy tah-
lil qilish davr talabidir. Zero, o‘tmishini 
unutmagan, milliy qadriyatlarini asrab 
avaylagan millatning ma’naviyati ba-
quvvat, e’tiqodi mustahkam, farzand-
lari komil, istiqboli porloq bo‘ladi.



30

Аннотация. В статье рассма-
тривается функционирование 
Московской балетной школы 
(Московской государственной 
академии хореографии) в усло-
виях международного и меж-
культурного взаимодействия в 
области образования и искус-
ства. Определяется роль худо-
жественно-педагогических тра-
диций Московской балетной 
школы в профессиональном 
развитии обучающихся из раз-
ных стран.

Ключевые слова: хореогра-
фическое образование, клас-
сический балет, Московская 
балетная школа, художествен-
но-педагогические традиции, 
международная деятельность. 

Annotation. The article exam-
ines the functioning of the Mos-
cow Ballet School (Moscow State 
Academy of Choreography) in the 
context of international and inter-
cultural interaction in the field of 
education and art. The role of the 
artistic and pedagogical tradi-
tions of the Moscow Ballet School 
in the professional development 
of students from different coun-
tries is determined.

Key words: choreographic 
education, classical ballet, Mos-
cow Ballet School, artistic and 
pedagogical traditions, interna-
tional activities.

ХУДОЖЕСТВЕННО-
ПЕДАГОГИЧЕСКИЕ 
ТРАДИЦИИ 
МОСКОВСКОЙ 
БАЛЕТНОЙ ШКОЛЫ В 
МЕЖДУНАРОДНОМ 
КУЛЬТУРНОМ 
ПРОСТРАНСТВЕ
Святослав ОЛЕНЕВ, 
Доктор философских наук, 
профессор, проректор по 
учебной и воспитательной 
работе Московская 
государственная 
академия хореографии,
Российская Федерация.
Святослав РАДЧЕНКО, 
Методист, педагог-организатор, 
Московская государственная
академия хореографии, 
Российская Федерация

Московская балетная школа – 
принятое во всем мире именова-
ние Московской государственной 
академии хореографии, одного 
из старейших учебных заведений 
в области классического балета. 
В 2023 году Московская балетная 
школа отметила свое 250-летие со 



31 №03 2024

дня основания, причем ее функ-
ционирование никогда не преры-
валось, продолжаясь даже в годы 
Великой отечественной войны. За 
время своего существования Мо-
сковская балетная школа сформи-
ровала свой уникальный стиль, уз-
наваемый и аутентичный, вбирая в 
себя творческие достижения выда-
ющихся танцовщиков, балетмейсте-
ров и педагогов, многие из которых 
были иностранцами как, например, 
Филиппо Бекари, Леопольд Пара-
диз, Карло Блазис и многие, многие 
другие, но органично включились в 
процесс развития уникальных худо-
жественно-педагогических тради-
ций школы [1]. Таким образом, изна-
чально Московская балетная школа 
создавалась на основе интеграции 
и синтеза творчества разных, но 
стремящихся к выработке единого 
стиля, мастеров.

Современная Московская балет-
ная школа – всемирно известное и 
авторитетнейшее учебное заведе-
ние, привлекающее представите-
лей многочисленных зарубежных 
стран, желающих достичь высоко-
го профессионализма в области 
классического балета. Среди стран, 
граждане которых в последние годы 
обучались и обучаются в Москов-
ской государственной академии 
хореографии, можно назвать такие, 
как Япония, США, Италия, Велико-
британия, Азербайджан, Армения, 
Австрия, Аргентина, Бразилия, Ир-
ландия, Казахстан, Киргизия, Китай, 
Вьетнам, Мексика, Монголия, Ру-
мыния, Украина, Узбекистан, Фран-
ция, Венгрия, Германия, Беларусь, 
Канада, Гонконг, Чили, Нидерланды, 
Тайвань, Чехия, Словения, Сербия 
и т.д. [3] Как можно убедиться, даже 
сложные политические процес-
сы последних лет, не препятствуют 

международной деятельности Мо-
сковской государственной акаде-
мии хореографии как притягатель-
ного центра хореографического 
образования, обучаться в котором 
считают честью представители мно-
гих народов и государств. Таким об-
разом, все новые и новые выпуск-
ники Московской балетной школы 
поступают на работу в зарубежные 
театральные труппы, причем ино-
гда в них приглашают и выпускни-
ков-россиян, в связи с чем можно 
утверждать, что традиции Москов-
ской балетной школы распростра-
няются на ведущие балетные теа-
тры мира [2].

Педагоги Московской балетной 
школы ведут активную препода-
вательскую и творческую деятель-
ность не только в России, но и за 
рубежом. В современных условиях 
продолжает быть высокой акаде-
мическая мобильность педагогов 
школы – проводятся мастер-клас-
сы в таких страна, как Гонконг, Ко-
рея, США, Германия, Коста-Рика, 
Уругвай, Япония, Великобритания, 
Иран, Филиппины, Румыния, Бра-
зилия, Саудовская Аравия и т.д. [3], 
причем в некоторых проектах при-
нимают участие не только опытные 
и именитые преподаватели, но и 
наиболее способные студенты Мо-
сковской государственной акаде-
мии хореографии. Подобные про-
екты служат не только повышению 
профессионального мастерства 
участников из зарубежных стран, 
но и распространению культурно-
го влияния Московской балетной 
школы как носителя традиций вы-
сокого искусства классического 
балета, являющегося «визитной 
карточкой» российского искусства, 
и позволяющего продемонстри-
ровать всему миру гуманизм и 



32

уровень развития отечественной 
культуры.

Московскую государственную 
академию хореографии системати-
чески посещают представители те-
атров и дипломатических ведомств 
зарубежных стран. Уже традицион-
ными стали визиты представителей 
Японии и Китая, особенно активно 
стремящихся наладить долгосроч-
ные связи с Московской балетной 
школой и направляющих для посту-
пления на обучение по всем уров-
ням образования все большее и 
большее число своих абитуриентов. 
Необходимо отметить, что послед-
ние годы высокой степенью востре-
бованности отличается не только ос-
новной для балетного образования 
уровень среднего профессиональ-
ного образования, поставляющий 
наибольшее количество артистов 
балета. Многие иностранцы посту-
пают в магистратуру и аспирантуру 
Московской государственной ака-
демии хореографии, выступают на 
конференциях, занимаются разно-
образной научной деятельностью 
и работают над текстами кандидат-
ских диссертаций, обычно посвя-
щенных возможностям интеграции 
методического опыта и художе-
ственно-педагогических традиций 
Московской балетной школы в хо-

реографическое образования зару-
бежных стран.

В международной деятельности 
Московской государственной ака-
демии хореографии присутствует 
и еще один немаловажный аспект, 
связанный с расширением рабо-
ты с иностранными обучающими-
ся через систему филиалов Акаде-
мии, часть которых расположена в 
регионах, территориально близких 
к государствам, наиболее активно 
сотрудничающим с Московской ба-
летной школой. Наиболее перспек-
тивным это направление может 
стать в филиале Академии во Вла-
дивостоке, куда традиционно при-
езжает значительное число абиту-
риентов из дальневосточных стран. 
По мере развития филиала во Вла-
дивостоке данное направление бу-
дет, безусловно, крепнуть.

Как можно убедиться, художе-
ственно-педагогические традиции 
Московской балетной школы глу-
боко интегрированы в междуна-
родное культурное пространство и 
оказывают благотворное влияние 
как на развитие профессионализма 
зарубежных артистов балета, балет-
мейстеров и педагогов, так и на рас-
пространение культурного влияния 
российского искусства классиче-
ского балета.

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ:

1.	 Леонова М.К., Ляшко З.Х. Из истории Московской балетной школы 
(1773 – 1917). Часть 1. М.: МГАХ, 2014. 232 с.

2.	 Оленев С.М. Традиции московской балетной школы // Балет. 2016. 
№2. С. 20-21.

3.	 Отчет о результатах самообследования федерального государствен-
ного бюджетного образовательного учреждения высшего образования 
«Московская государственная академия хореографии» за 2022 календар-
ный год // Московская государственная академия хореографии: сайт. URL: 
https://balletacademy.ru/sveden/document/ (дата обращения: 10.04.2024 г.).



33 №03 2024

Annotatsiya. Milliy madaniyat-
imiz tarixida o‘n ikki marta o‘tkazil-
gan nufuzli “Sharq taronalari” mu-
siqa festivali bugungi kunga kelib 
katta xalqaro obro‘ga ega bo‘ldi. 
Ushbu maqolada buning asosiy sa-
bablari yoritilib, festivalning tarixi, 
o‘ziga xosligi va ahamiyati haqida 
fikr yuritilgan. 

Kalit so‘zlar: musiqa, festival, 
“Sharq taronalari”, san’atkor, milliy 
kuy qo‘shiqlar. 

“SHARQ 
TARONALARI” 
— MA’NAVIYAT 
MAYOG‘I 
Dilorom AMANULLAYEVA, 

O‘zbekiston davlat 
konservatoriyasi 
huzuridagi
B.Zokirov nomidagi 
Milliy estrada san’ati 
instituti professori, 
O‘zbekiston Respublikasi 
san’at arbobi 

Dunyoda yagona, hech bir tarjimasiz 
ham millatlar va elatlar tushunadigan 
til mavjud. U ham bo‘lsa musiqa tilidir. 
Axir, har birimiz arab yoki hind, italyan 
yoki ingliz, rus yoki turk musiqasini, kuy-
qo‘shiqlarini tarjimasiz berilib tinglashi-
miz mumkin. Shuningdek, o‘z navbatida 
boshqa millat vakillari ham o‘zbek milliy 
kuy-qo‘shiqlarini tinglashi, undan olam-
olam zavq olishlari mumkin. Chunki fa-
qat musiqagina qalb bilan idrok etiladi, 
anglanadi va tushuniladi, yuraklar bilan 
seviladi. Faqat musiqa yurak g‘uborlari-
ni yuvadi, qalbning tub-tubigacha yetib 
borib qalb gavharini uyg‘otadi. Ana shu 
bois ham musiqani millatlarni bir-biriga 
bog‘lovchi, bir biriga mehr uyg‘otuvchi 
ko‘prik sifatida ham baholasa bo‘ladi. 
Shu boisdan ham nota yozuvi barcha 
millat uchun yagona va umuminsoniy 
musiqa tilidir. 

Musiqa u qaysi millatniki bo‘lishi-
dan qat’iy nazar, o‘sha millatning oliy 
insoniy qiyofasidir. Aytadilarki, har bir 
xalqning musiqasi o‘sha xalqning yura-
gidir. Buning sababi har qanday san’at 
asarini, deylik rassom chizgan suratni, 
haykaltarosh yaratgan haykalni, boring-
ki, yozuvchi yozgan asarni ham muzey 
ko‘rgazmalarida asrash mumkin. Lekin 
musiqani bunday asrab bo‘lmaydi. Uni 
ko‘rib emas, qalb quri bilan tinglab idrok 
etilishi va o‘sha xalqning milliy qiyofasi 



34

ko‘z o‘ngimizda namoyon bo‘lishi shu 
boisdandir. Milliy musiqa xalqlarning 
o‘z tarixi, ajdodlari haqida hikoya qi-
ladi. Xalqning, millatning rivojlanishi, 
yoki aksincha, tanazzulga yuz tutgan-
ligini aynan musiqagina ochiq osh-
kor ko‘rsatib bera oladi. Yuksalishga 
yuz tutgan millat o‘z musiqasini as-
rab avaylaydi, uning rivojida va gullab 
yashnashi yo‘lida harakatlar qiladi. Ta-
nazzulga yuz tutgan millat esa o‘z ta-
rixi, musiqasini unutadi.

	 Davlatimiz o‘z mustaqilligini 
qo‘lga kiritgan ilk kunlaridan hozir-
gacha musiqa sohasiga alohida e’ti-
bor ko‘rsatib, uning taraqqiyoti yo‘lida 
qator qonun, farmon va qarorlar chi-
qarilib, turli tadbirlar, ko‘rik -tanlovlar 
o‘tkazilmoqda. Ammo milliy madani-
yatimiz tarixida 12 marta o‘tkazilgan 
«Sharq taronalari» musiqa festivali 
bugunda katta xalqaro obro‘ga ega 
bo‘ldi. Buning sabablari:

1.O‘zbek musiqasining olamga 
mashhurligi, «Sharq taronalari» fes-
tivalining o‘tkazish — aynan jozibali, 
qadimiy va go‘zal Samarqand ekanligi 
va xususan festivalni yuqori saviyada 
tayyorlab o‘tkazilishi xalqaro musiqa 
afgorini o‘ziga jalb etmoqda. 

2. Ilk bor Sharq mamlakatlarining 
an’anaviy mumtoz musiqa san’ati 
yuksak darajada va jonli, hatto ba’-
zan jozibali namoyon etildi. Eng mu-
himi, Sharq mamlakatlarining musi-
qiy an’analari tanlov tarzida o‘tkazilib, 
meros sifatida ardoqlanib kelmoqda. 
Festival shuni ko‘rsatdiki – bu musi-
qiy qatlam nafaqat saqlanib qolinishi, 
balki keng targ‘ib qilinishiga muhtoj. 
«Sharq taronalari» Xalqaro festivali 
esa bunday muhim vazifani amalga 
oshirish uchun buyuk ko‘prik sifatida 
maydonga chiqdi. 

3. Sharq madaniyati qanchalik 
umumlashtirilgan tushuncha sifatida 
qabul qilinsa-da, ammo u rango-rang 

tuslarni, turli milliy-badiiy qiyofalarni, 
xilma-xil jabhalarni o‘zida mujassam 
etadi. Jamiki, Yevropa mamlakatlari 
musiqa san’atida har bir milliy mada-
niyatning o‘zi yaratgan umuminsoniy 
ulushi borligini e’tirof etsak, xuddi shu 
tarzda har bir Sharq mamlakatlari 
xalqlarining ham o‘ziga xos umumin-
soniy boyligi borligini tan olish lozim. 

4. Boshqa festivallardan farqli o‘la-
roq “Sharq taronalari” Xalqaro festiva-
li yana shunisi bilan qadrliki, bunda 
ijod, ijro va ilmiy izlanishlar chambar-
chas bog‘langan xolda namoyon etil-
gan. Aynan shuning uchundirki, fes-
tivalning konsert tadbirlari unutilmas 
tarixiy sahifalarga aylangan bo‘lsada, 
festival doirasida o‘tkazilgan ilmiy-na-
zariy konferensiyalar ham ahamiyat-
ga ega.

5. Shuni aytish joizki, oxirgi festival-
larda qatnashuvchi davlatlar doirasi 
kengayib bormoqda, Yevropa, Afrika, 
Amerika qit’alaridan xam ishtirokchi-
lar qatnashib «Sharq taronalari» festi-
vali Dunyo taronalariga aylanib ketdi. 

Har bir ijrochi, ijodkor uchun fes-
tival o‘z nigohi bilan ochilgan. Meni 
bu festivalda ham bastakor (Festival 
madhiyasi musiqa muallifi), xalqaro 
hay’at a’zosi (1999 y.), xalqaro hay’a-
ti mas’ul kotibi (1997, 2003, 2005 yy.) 
hamda faxriy mehmoni (2009, 2011, 
2015 y.y.) sifatida qatnashishim – bu 
taqdirning menga bergan sovg‘asi. 
Festival konsertlarida yangragan ra-
ngo-rang va xilma-xil butun dunyo 
kuy va qo‘shiqlaridagi nolalar har bir 
tinglovchini qalbiga birday yetib bo-
radi. Bu nola-yu ohanglar goh shid-
datkor, jo‘shqin, tezkor bo‘lsa, goh 
g‘amgin, sokin, o‘ychandir. Ayniqsa 
professional darajadagi mahoratli 
san’atkorlarning chiqishlari tinglov-
chi qalbining tub-tubiga yetib borib, 
odamlar dilini poklab, ularni ruhan 
yuksaltiradi. Eng muhimi shundaki, 



35 №03 2024

men bu festivalda o‘zimizning o‘zbek 
mumtoz musiqa san’atimizni yana 
bir bor, yanada yuksak darajada kashf 
etdim. Rang- barang dunyo musiqa-
si guldastasi ichida o‘zbek musiqasi 
va o‘zbek ijrochiligi maktabi alohida, 
qaytarilmas o‘rin tutadi. Men uchun 
dunyodagi eng ulug‘vor va eng go‘zal 
musiqa – bu o‘zbek mumtoz musiqa 
san’ati ekanligidan, va men festival 
kunlari o‘zbek millati farzandi ekan-
ligimdan va xususan ayni bugungi 
Yangi O‘zbekiston davrida yashab 
shunday takrorlanmas festivalda qat-
nashganimdan g‘ururlanaman. 

Men hozir intiqlik bilan navbatda-
gi festivalni kutmoqdaman. O‘tgan 
festivallarga nazar tashlar ekanmiz, 
shu fikrga keldimki, “Sharq taronala-
ri – XIII” Xalqaro festivalining o‘tkazi-
lishi bugungi kunda katta tarixiy va 

siyosiy ahamiyatga ega. “Sharq taro-
nalari” Xalqaro festivalining o‘tkazili-
shidan maqsad - nafaqat o‘zga millat 
va davlatlarni yaqinlashtirish, do‘stlik 
ko‘priklarini mustahkamlash, dunyo 
mumtoz musiqasini avaylab asrash, 
targ‘ibot qilish va rivojlantirish, bal-
ki, birinchi o‘rinda xalqimizda milliy 
g‘ururni yanada kuchaytirish, ma’na-
viyatimizni yanada yuqori ko‘tarish, 
milliy o‘zligimizni anglash, millatning 
ma’naviy ildizlari naqadar chuqur, 
naqadar mustahkam ekanligini ko‘r-
satishdan iboratdir. Men aminmanki, 
Festival kunlari ko‘hna Samarqand-
ning Registon maydonida hayrato-
muz darajada yangraydigan betakror 
dunyo xalqlari ohanglari Amir Temur, 
Mirzo Ulug‘bek, Bobur kabi buyuk 
bobokalonlarimizning pok ruhlarini 
shod etgay.

FOYDALANILGAN ADABIYOTLAR:

1. Mirziyoyev Sh. Yoshlar - bizning kelajagimiz. Yoshlarga donolar o‘giti. - 
Toshkent: G‘afur G‘ulom nomidagi nashriyot - matbaa ijodiy uyi, 2018. 

2. Акбаров И. Кон Й. Узбекская народная инструменталная музика. 
Тошкент: 1959. 

3. Беляев В.М. Музикалние инструменти Узбекистана. - М.: “Искусство”, 
1983. 

4. Ibrohimov O.A. 9–11 asrlar o‘zbek musiqa madaniyati. San’at yo‘nalishlari-
da yoshlarni ma’naviy – axloqiy tarbiyalash: izlanish, yechim va istiqbollar.Res-
publika ilmiy – amaliy konferensiyasi materiallari to‘plami. - Buxoro – 2013. 

5. История узбекской советской музики. Тошкент: изд.литератури и ис-
кусства им.Г.Гуляма, 1972. 

6. Xorazm klassik muzikasi. Toshkent: O‘zdavnashr, 1939. 7. Xorazm maqom-
lari. Toshkent: G‘.G‘ulom, 1980.



36

Аннотация. В статье расска-
зывается об истории и развитии 
крымско-татарского танца. Указы-
ваются имена великих танцоров 
и балетмейстеров, которые мно-
го сделали для популяризации и 
развития народного танца. Также 
речь идет о двух наиболее извест-
ных композициях. В заключении 
говорится, как важно сохранять и 
развивать самобытную культуру 
крымских татар. 

Ключевые слова: крымские 
татары, танец, традиции, хорео-
графия, народный танец, культу-
ра, история, шаг.

Annotation. The article discuss-
es the history and development of 
Crimean Tatar dance. It mentions 
the names of great dancers and bal-
let masters who have done a lot to 
popularize and develop folk dance. 
It also talks about three of the most 
famous compositions that are still 
performed not only by professional 
dancers to this day. The article em-
phasizes the importance of preserv-
ing and developing the unique cul-
ture of the Crimean Tatars.

Key words: Crimean tatars, 
dance, tradıtıons, choreography, 
folk dance, culture, hıstory, ritm.

ИСТОРИЧЕСКИЕ 
АСПЕКТЫ 
РАЗВИТИЯ
КРЫМСКО 
-ТАТАРСКОГО 
ТАНЦА

Эвелина БЕКИРОВА, 
                                                             
Анкара, Турция	

Крымско - татарский народ  по 
праву гордится своими танцами. 
История крымско-татарского танца 
является богатой и многогранной, от-
ражая в себе множество культурных 
и исторических влияний, переживая 
различные этапы развития. Перво-
начальные танцевальные формы у 
крымских татар, как и у многих дру-
гих народов, были связаны с ритуала-
ми, обрядами и праздниками. Сред-



37 №03 2024

невековье и период Османской 
империи оказали значительное 
влияние на развитие крымско-та-
тарской культуры, включая танцы. 
Взаимодействие с турецкими и 
арабскими культурами привнесли 
новые элементы в музыку и танцы 
крымских татар, об этом свиде-
тельствуют и танцы, история кото-
рых очень разнообразна.

В крымско - татарском хорео-
графическом наследии есть груп-
па танцев, история которых богата 
и разнообразна и  насчитывает не 
одно столетие. Они сохранились не 
только благодаря профессиональ-
ным танцовщикам и балетмей-
стерам, но и благодаря огромной 
любви простого народа к танцам и 
передавались из поколения в по-
коление.  «Агъыр ава ве хайтарма», 
«Хоран», «Чобан оюны», «Явлукъ 
авасы», «Тым-тым», «Эмир-джелял», 
«Джыйын», «Богъдай хайтармасы» 
и другие исполнялись на праздни-
ках, свадьбах, курултаях [1, c.3]. 

Тым-тым — народный крымско 
- татарский танец. Профессиона-
лы, знакомые с ним, называют его 
уникальным. Он притягивает зри-
телей своей сложностью и непо-
вторимой красотой. Положение 
рук в этом танце играет важную 
роль в создании выразительного 
образа.  Традиционно руки дер-
жат во второй позиции на уровне 
груди. Каждый пальчик исполни-
тельницы продолжает движение 
рук, создавая неповторимый эмо-
циональный оттенок. Мелкий шаг, 
словно скольжение, дополняет 
образ. Элегантность и плавность 
движений в этом танце напоми-
нают лебединую грацию и изящ-
ность. У этого красивейшего танца, 
конечно же есть и литературная 
основа. Целых две легенды суще-

ствует о его рождении. Обе очень 
красивые и обе достойны шедев-
ра, название которому Тым-Тым. В 
дополнение хочу сказать, что Тым-
Тым считается только женским тан-
цем. Но в старину его исполняли и 
мужчины. Сегодня мужчину, танцу-
ющего Тым -Тым увидеть практи-
чески невозможно. 

В современном танце сохра-
нилось лишь несколько мужских 
движений.  но каким он был на 
самом деле, к сожалению, неиз-
вестно. Так, например, у мужчин 
движение ног было то же самое, 
что и сейчас танцуют женщины, 
плавно соединяя носки, а затем 
пятки. Руки раскрыты чуть выше 
плеч, плечами делалось движение 
вверх вниз. Чем выше звуки скрип-
ки, тем ниже приседали мужчины. 
Великий тюркский путешествен-
ник Эвлия Челеби писал, что танец 
Тым-Тым это статный танец крым-
ско-татарских портных, имитиру-
ющих шитье, держа в одной руке 
иглу, а в другой - нить. Но каким 
танец был на самом деле, к сожа-
лению, неизвестно.

Женская партия является аб-
солютной противоположностью. 
Руки чуть ниже плеч, раскрытые в 
стороны, локти полусогнуты. Вол-
нообразные движения рук спра-
ва налево, а также вращательные 
движения кистей. Пальцы слегка 
закруглены, средний палец при-
ближен к большому, но не сопри-
касается с ним. Во время танца 
веки в большинстве случаев при-
спущены. Основное характерное 
движение ног – «переменный шаг 
на полупальцах». Мелкие движе-
ния плеч вверх-вниз. Кротость и 
застенчивость просматривается 
в плавном движении рук. Эта гра-
циозность присутствует во всех 



38

женских партиях крымско-татар-
ского танца. Каждый пальчик ис-
полнительницы рисует гармонич-
ную линию танца. А едва заметные 
движения ногами создают впечат-
ление необычайной легкости. 

Танец «Агыр Ава Ве Хайтарма» 
является неотъемлемой частью 
крымско-татарской культуры и 
продолжает привлекать внима-
ние и восхищение своей энерги-
ей, красотой и выразительностью. 
Сегодня этот танец исполняется 
многими профессиональными 
коллективами. Долгие годы он вхо-
дил в репертуар легендарного Уз-
бекского танцевального ансамбля 
«Бахор»

В исторических и этнографиче-
ских исследованиях можно найти 
описания и анализ танца «Агыр 
Ава», что очень помогает понять его 
значимость в крымско-татарской 
культуре и проследить его эволю-
цию на протяжении времени.

Естественно, многие народные 
танцы не дошли до нас в своем 
первоначальном виде. С годами 
они подверглись значительным из-
менениям, а некоторые, к сожале-
нию, и вовсе исчезли. В этой связи 
хочется отметить, что в наибольшей 
степени приближенным к ори-
гинальному исполнению крым-
ско-татарский танец сохранился 
в диаспорах, которые проживают 
на территории Турции, Румынии, 
Латвии и в других странах. Имен-
но здесь многие движения испол-
няются так, как их танцевали наши 
предки не одно столетие назад. 

Крымско-татарское националь-
ное искусство, включая танец, 
имеет богатую историю, в которую 
многие талантливые хореографы 
внесли свой вклад. Таким обра-
зом, наблюдалась своеобразная 

неформальная профессионализа-
ция, когда танец уже исполнялся 
не только «для себя», но и «для зри-
теля». По нашему мнению, истоки 
крымско-татарского народно-сце-
нического танца кроются именно 
здесь [3, c.75].  Впоследствии луч-
шие танцоры, такие как - Хайри 
Эмир-Заде, Усеин Баккал, Шахзаде 
Мамутов, Аким Джимилев, Анифе 
Чолакова, Селиме Челебиева, Ре-
фат Асанов, Нусрет Шабанов, Ру-
стем Газиев, Ремзие Баккал, Али 
Алимов, Энвер Алимов и другие, 
не позволили танцу исчезнуть, бе-
режно сохраняя и развивая его 
для потомков.

Одним из основоположников 
сценического крымско-татарско-
го танца по праву можно назвать 
Хайри Эмир–Заде. Этот артист, тан-
цовщик, балетмейстер был приме-
ром для подражания для многих 
прославленных артистов Крыма, 
Им восхищались, у него учились, 
ему подражали будущие прослав-
ленные мастера сцены, чьи имена 
с гордостью вписаны в историю 
танцевального искусства крым-
ских татар. Судьба Хайри Эмир-За-
де была полна взлетов и падений.

В 1957 году в Узбекистане было 
принято решение о создании ан-
самбля «Хайтарма», при Узбекской 
филармонии. Это было большое 
событие для крымских татар, про-
живающих на тот момент в Узбе-
кистане. Ансамбль был назван в 
честь крымско-татарского народ-
ного танца. В организации ансам-
бля приняли участие многие арти-
сты довоенного театра в Крыму.   

С самого основания ансамбля 
в нем служил выдающийся танцор 
Аким Джемилев.   Родился он 9 мая 
1918 года в деревне Кучук-Озень. 
Однажды он увидел выступление 



39 №03 2024

Хайри Эмир-Заде. Этот день стал 
решающим в выборе  будущей 
профессии.  В восемнадцать лет 
Аким уже был лауреатом Всесоюз-
ного фестиваля народного творче-
ства (Halk ıcadıy festıvalnın laureatı), 
проходившего в Москве. 

После окончания войны Аким 
Джемилев был отправлен в Уз-
бекистан и из героя-фронтовика 
превратился в спецпоселенца. Но 
даже здесь он продолжал танце-
вать, стал солистом в Янгиюльском 
областном театре, организовы-
вал самодеятельные коллективы.  
В 1969 году Аким Джемилев был 
назначен балетмейстером ансам-
бля «Хайтарма». За годы работы в 
ансамбле  Аким Джемилев поста-
вил около 70 танцев, пьесы «Арзы 
къыз», «Эки Йигит» и другие. Сре-
ди его знаменитых учеников: Али 
Османов, Рустем Велиляев, Расим 
Юнусов, Джемиле Османова, Му-
нир Аблаев. В 1980 году Аким Дже-
милев переехал в Новороссийск, 
а в 1988 году вернулся в Крым. Он 
был в числе тех, кто возрождал на 

родине крымско-татарский театр 
и стал его балетмейстером. Аким 
Джемилев умер в 2002 году, в  воз-
расте 84 лет.

Благодаря усилиям талантли-
вых хореографов, композиторов и 
исполнителей крымско-татарский 
танец продолжает привлекать 
внимание и восхищение своей 
красотой, энергией и выразитель-
ностью. Он продолжает развивать-
ся и приспосабливаться к совре-
менным реалиям. С появлением 
профессиональных ансамблей, 
концертных площадок и образова-
тельных учреждений, в том числе 
вне Крыма, традиционные формы 
танца сохраняются. .Сохранение 
и продвижение этого культурного 
наследия является важной зада-
чей как для нас, так и для будущих 
поколений. Народный, националь-
ный танец крымских татар – это 
целая эпоха, которая с течением 
времени постоянно развивается, 
бережно сохраняя свою основу 
– национальные традиции крым-
ско-татарского народа.

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ:

1.	 Я. Шерфединов | «Звучит хайтарма»
2.	 А. Джемилев | «Танцы ансамбля «Хайтарма» 
3.	 А. Бабий | «Крымскотатарский народный танец в фольклорно-эт-

нографических исследования 20-30гг ХХст.»
4.	 «Хайри Эмир-Заде – первый народный артист Крымской АССР» | 

[Видео-ресурс] | URL: https://ru.krymr.com/a/video-hayri-emir-zade-pervyy-
narodnyy-artist-krymskoy-assr/30277670.html



40

О‘ZBEKISTONDA 
ERKAKLAR 
RAQSINI VUJUDGA
KELISHI VA 
SHAKLLANISH 
JARAYONLARIGA 
AYRIM CHIZGILAR

Nozim Kasimov,
О‘zbekiston davlat 
xoreografiya akademiyasi 
professori
 
Nurbek G‘ofurov,
Tadqiqotchi

Annotatsiya. Ushbu maqolada 
qadim va mustahkam ildizlariga 
ega bо‘lgan о‘zbek erkaklar 
raqsida xalqimizning о‘ziga xos 
milliy qiyofasi, xususiyati, fazilati, 
fe’l-atvori, ma’naviy olami yoritib 
berilgan.

Kalit sо‘zlar: Guluu, Xutenu, 
Mulla qand, Urgushtak

Аннотация. В данной статье 
освещаются древние истоки уз-
бекского мужского танца и от-
ражение в нём национального 
облика народа, его духовного 
мира, самобытных особенностей 
характера.

Ключевые слова: Гулуу, Хуте-
ну, Mулла канд, Ургуштак

Annotation. This article high-
lights the ancient origins of the Uz-
bek male dance and the reflection 
in it of the national image of the 
people, their spiritual world, and 
distinctive character traits.

Key words: Guluu, Xutenu, 
Mulla kand, Urgushtak

О‘zbek erkaklar raqsining tarixiga 
qaraydigan bо‘lsak, bu borada bizgacha 
uzoq о‘tmishdan yetib kelgan manba-
larga nazar tashlashimizga tо‘g‘ri keladi.  

Xitoy manbalarida keltirilishicha 
Buxoro va Samarqandda VI-VIII asr-
larga oid “Sher yigitlar”, “Guluu” {dar-
boza}, “Xutenu” {uchish, parvoz qilish} 
deb nomlangan erkaklar raqslari ham 
bо‘lgan. Shu bilan bir qatorda bu raqs-
lar Xitoyda ham ijro etilgan.  Raqslarni 
ijro etgan raqqoslar bizning о‘lkadan 
borishgan va ularni An-ch-nu, Shi-
Choy-do kabi xitoycha nomlar bilan 



41 №03 2024

atashgan. Bu raqqoslar о‘zlarining 
raqslari bilan Xitoyda juda mashxur 
bо‘lishgan, hatto Xitoy imperatori 
saroylarida ham raqs tushushgan. 
[1, 170]

Bizning о‘lkalardan borgan raq-
qoslar Xitoyda juda qadrlangan. Ular 
о‘zimizning urf-odatlarimiz aks et-
gan raqslarni ijro etishgan. Yuqorida 
keltirilgan manbalar о‘zbek erkaklar 
raqsining ilk bosqichlari haqida qis-
qacha ma’lumot beradi. Bu dalillar-
ga suyangan holda о‘zbek erkaklar 
raqs san’ati naqadar kuchli tarixga 
ega ekanini kо‘rishimiz mumkin.

VIII asrda arablar bizning о‘lka-
larni bosib olgandan sо‘ng, ular 
“Islom”dan boshqa dinlar e’tiqodi-
ni ta’qiqladi. Islom dini talablariga 
tо‘g‘ri kelmaydigan xalq о‘rtasidagi 
turli xil urf-odatlarni, shular qatori is-
te’dodli ayollarning ashula aytib raqs 
tushushini  ham mutlaqo man qildi. 
Bо‘ysunmagan sozanda, ashulachi 
va raqqosalarni yuzsizlikda ayblab 
ularni о‘limga hukm qilishdi. Tirik 
qolganlari esa о‘zga yurtlar Xitoy va 
Xindistonga qochib о‘tishadi va shu 
yerda о‘z ijodlarini davom ettirishdi.

Mamlakat ichida garchi tazyiq 
nihoyatda kuchli bо‘lsada, san’at ri-
vojlanish yо‘lini topdi. Oqqan daryo 
oqmasdan qolmadi. Ayollar raqsi-
ni ijro etuvchi  maxsus yosh raqqos 
yigitlar paydo bо‘ldi. Ularni Buxoro 
va Qо‘qon xonligida  “Bachcha”, “Ju-
von”, “Mulla qand” hamda Xorazmda 
“О‘g‘lon bola” deb atasha boshla-
di. О‘sha davrda eski  raqqosalarga 
sozandalik qilib ularning raqslarini 
ipidan-ignasigacha biladigan sozan-
dalar, yosh chiroyli  va talantli bola-
larni topib ularni xotin-qizlar raqsiga 
о‘rgatisha boshladi.   Bu bolalar 8-10 

yoshdan boshlab 4-5 yil mobaynida 
ayol raqs usullarini о‘rganishgan. Yi-
gitlar ayollar raqsini ijro etishganda 
faqat ayollar raqsiga xos xususiyat-
larnigina emas,  balki  ayol harakat-
larini, holatlarini, ichki ruhiy kechin-
malarini ham raqsda ifodalagan.  
Ular ayollar libosini kiyib yuzlarini 
pardoz qilishib, sо‘ng raqs tushush-
gan. Shu bois ularni tashqi kо‘rinishi-
dan ham, raqsidan ham ayollardan 
farqlab bо‘lmagan.  Ammo о‘rta asr-
larga kelib esa bu hol bir oz о‘zgara-
di, ya’ni haqiqiy erkak shijoatli raq-
qoslar shakllana boshlandi. Bunday 
raqqoslar ijrosi yuqorida aytib о‘tga-
nimizdek buyuk mutafakkir Mir Ali-
sher Navoiyga ham ma’qul tushgan. 
Alisher Navoiy ayniqsa, yigitlarning 
raqslarini kо‘proq yoqtirgan. Shoir 
bir lо‘li bozigar yigitning о‘yinlarini 
behad yoqtirgan ekan. Zahiriddin 
Muhammad Bobur о‘zining she’riy 
vaznlar masalasiga bag‘ishlangan 
“Muxtasar” asarida “Mir Alisher (hajaz 
bahrida) bir necha g‘azal aytibtur, ul 
jumladan bir lо‘li yigitning ta’rifida 
bu g‘azal voqi’ bо‘libtur”[2, 127-129], 
deb uni tо‘liq holda keltiradi. Lо‘li bo-
zigar faqat raqqos emas, sirk san’a-
tining kо‘pgina turlarida mahorat 
kо‘rsatgan. Umuman, Alisher Navoiy 
raqs ustalarini yaxshi bilgan va san’a-
tidan bahramand bо‘lib turgan.

Zayniddin Vosifiyning “Badoye’ul 
vaqoye” asarida hikoya qilinishicha, 
Amir Majdiddinning 1492-yilda Na-
voiy sharafiga uyushtirilgan bazmida 
boshqa atoqli san’atkorlar qatori Sar-
vi Labijо‘y, Shamshodi Soyaparvar, 
Mohi Simnoniy, Mirak Za’faron laqab-
li raqqoslar ham qatnashgan. Yana 
shu manbadan 1510-yilda Zayniddin 
Vosifiyning uyida bir tо‘da san’atkor 



42

charxu-aylanishlar bilan ijro etiluvchi 
mumtoz raqslar, ikkinchisi - xalq 
orasida aksar marosimlar bilan 
bog‘liq hodisa hamda oddiy qо‘shiq 
va yallalar bilan ijro etiladigan о‘yinlar, 
uchinchisi - tasavvuf tariqatlari bilan 
bog‘liq hamda mutasavviflar orasida 
uyushtiriladigan zikru samо‘dir. 
“Munojot”, “Qari navo” raqslari shu 
davrda zikru samо‘dan ajralib, sof 
tomoshaga aylangan raqslardir, deb 
aytish mumkin.

Zardushtiylik davridan qolgan, 
quyosh va olovga tobinish, Anaxita 

va Siyovush timsollari bilan bog‘-
liq bо‘lgan, kо‘p hollarda tо‘p-tо‘p 
bо‘lib, niqoblar kiyib о‘ynaladigan 
bir qator о‘yinlar toifasi ham bо‘lgan. 
“Urgushtak” shunday ommaviy raqs-
lar sirasidan. Ayniqsa, Amudaryo yo-
qalarida, Xorazm vohasida istiqomat 
qiluvchi aholi orasida bunday о‘yin 
va raqslar yaxshi rivojlangan. “Lazgi” 
raqslari ham aynan shu davrda ta-
raqqiy topgan, butun bir turkum si-
fatida shakllangan,  deb о‘ylaymiz.

Shaharlar va qishloqlarda bay-
ram hamda tо‘ylarda hamma о‘yna-
gan. Hatto kо‘chmanchi chorvador-
lar ham qarsak chalib о‘ynashgan. 
Eng yaxshi ijrochilar orasidan ma-
lakali raqqos va raqqosalar yetishib 
chiqqan. Kо‘pgina shaharlarda raqs 
maktablari ish kо‘rgan. Saroylarda 
ham kanizaklarga musiqa va raqs-
dan saboq berilgan. 8-9 yoshli о‘g‘il 
va qiz bolalar raqs ustalari qо‘lida bir 
necha yil tahsil olib, sо‘ng davraga 
kirganlar. Sozanda va navozandalar-
ning dastalari bilan birga saroylarda, 
tarabxonalarda, saylgoh va tо‘yxona-
larda goh yolg‘iz, goh juft-juft, goh 
bir tо‘p bо‘lib xizmat qilishgan. Kat-
ta gulxanlar atrofida ham о‘ynagan-

tomosha berganini bilib olamiz. “Bir 
kechasi, - deb yozadi Vosifiy, - bir 
guruh dо‘stlar bu faqirning uyiga 
tо‘planishdi. Mirzo Bayram qonunini 
sozladi.

Xonzoda bulbul doira chaldi, Si-
yohcha xonandalik qildi. Mullo Fazliy, 
Mullo Ahliy, Mavlono Amoniy, Mav-
lono Muqlibiy badiha aytishdi. To-
xir Chakka va Mohchuchuk raqsga 
tushdilar. Demak, badihagо‘ylarni 
hisobga olmaganda, tо‘da ikki so-
zanda va ikki raqqos ijrochilaridan (5 
kishi) iborat bо‘lib, yigit bilan qiz bir-
ga raqsga tushgan.

Alisher Navoiy davrida Sayyid 
Badr degan mashhur raqqos ham 
yashaganligi ma’lum. U Husayn Boy-
qaro amirlaridan biri, hamsuhbati 
bо‘lgan. Binobarin, Sayyid Badr raqs 
san’atida nainki mohir ijrochi, balki 
yuksak iqtidorli ijodkor ekan. Shubha 
yо‘qki, Alisher Navoiy Sayyid Badrni 
va unga о‘xshagan chinakam raqs 
ustalarini maroqlanib tomosha qil-
gan va qadrlagan. “Qari navo” kuyi 
va raqsining kelib chiqishini Navoiy 
nomi bilan bog‘laydilar. Bu raqs, bal-
ki, ulug‘ shoir sharafiga Sayyid Badr 
tomonidan ixtiro qilingandir.

Alqissa, Alisher Navoiy asarlari 
qatlaridan raqs san’ati xususida ham 
kо‘p qaydlar, ma’lumotlarni izlab to-
pish mumkin. Bizning harakatimiz 
bir debochadir, xolos. Ammo ho-
zirdanoq ba’zi bir xulosalar yasash 
mumkin.

Avvalo shuni aytish kerakki, Navoiy 
davrida Xuroson va Movarounnahrda 
raqs san’ati ham taraqqiy topgan 
va uch toifaga bо‘lingan: biri 
kо‘p hollarda zodagonlar orasida 
maqom kuylari va usullariga 
ramziy harakatlar, imo-ishoralar, 



43 №03 2024

lar. Mashshoqlar, hofizlar, baytchilar 
ularga jо‘r bо‘lib, ularni madh qilib 
turgan.[2, 134-135]

Xuroson va Movarounnahrda 
о‘zbek, uyg‘ur, turkman raqslarigi-
na emas, tojik, fors, hindu, arab, chin 
raqslari ham shuhrat qozongan. Turli 
halqlar orasidan yetishib chiqqan raqs 
ustalarining hamkorligi, о‘zaro ta’siri 
tufayli Alisher Navoiy davrida о‘lka-
mizda raqs san’ati taraqqiy topgan.

   Bu raqqoslar ijodi tо‘g‘risida Za-
hiriddin Muhammad Bobur asarlari-
dan “Boburnoma”ni varaqlar ekan-
miz, raqs san’ati, raqqoslar xususida 
ham ba’zi qaydlar, ma’lumotlarga 
duch kelamiz. Xuroson va Movaro-
unnahrda shuhrat qozongan Tohir 
Chakka, Maqsudali degan raqqoslar 
Bobur Mirzo xizmatida ham bо‘lish-
gan, deb о‘ylaymiz. Chunonchi, Bo-
bur 1528 yilda Gang daryosi sohilida 
bir suhbat haqida xabar berarkan, 
“yigitlar bir pora shо‘xluq qildilar, 
bir pora kushtigirlik qildilar”, - deb 
yozadi. Jangchi yigitlar tomonidan 
bajarilgan “bir pora shо‘xluq” - bu 
shubhasiz harakatdagi о‘yinlardir. 
Muqallid va masxaralarning о‘zlari 
ham о‘yin va raqslarni kanda qilish-
magan. Bо‘rttirib, kulgili shakllarda 
ijro etiladigan hazil va hajv yо‘nalishi-
dagi о‘yinlar ularning ijrosida yaxshi 
chiqqan. Bobur va uning qurshovi 
bunday о‘iinlardan ham bahramand 
bо‘lib turishgan. Ammo Bobur raq-
qoslardan bir kishinigina alohida aj-
ratib ta’riflaydi. U ham bо‘lsa Sayyid 
Badrdir. Bobur uni Husayn Boyqaro 
umarosi qatoriga qо‘shib, raqqos-
lik mahoratiga yuksak baho beradi. 
“Yana Sayyid Badr edi, - deb yozadi 
Bobur, - Bisyor zо‘r va asru shirin ha-
rakot kishi edi. Ajab sohib usul kishi 

edi. G‘olib xо‘b raqs qilur edi. G‘ay-
ri muqarrar raqs qilur edi. G‘olibo ul 
raqs aning ixtiroidur. Hamisha Mir-
zo (Husayn Boyqaro) mulozamati-
da bо‘lur edi. Doimo harfi sharob va 
hamsuhbati edi”. Bobur Mirzo Sayyid 
Badr raqsini 1506-yil kech kuzida Xi-
rotda mehmon bо‘lib turganida bir 
necha bor kо‘rib, bu xulosaga kelgan. 
Chunonchi, Sayyid Badr Muzaffar 
Mirzo ziyofatlaridan birida qatnashib, 
raqsga tushgan ekan. “Kayfiyat bul-
g‘onda Mir Badr raqs qildi, xо‘b raqs 
qildi. G‘olibo u nav’ raqs Mir Badrning 
ixtiroidur”, - deb yozadi Bobur.

Muxtasar ta’rifu tavsifdan Sayyid 
Badrga oid ba’zi xususiyatlarni ilg‘ab 
olish mumkin. Avvalo shuki, Sayyid 
Badr aslzoda, saidu mirlardan, Hu-
sayn Boyqaro amirlaridan biridir. 
Aftidan, Husayn Boyqaro vafotidan 
sо‘ng, u Muzaffar Mirzo xizmatiga 
о‘tgan.

Raqs uning kо‘ngil hushidir, dav-
lat ishlaridan bо‘sh vaqtlarida shu-
g‘ullangan. Yakka о‘zi о‘ynagan. Bo-
bur Sayyid Badrni chuqur hurmat 
bilan tilga oladi. Uni sohib usul, ya’ni 
yuksak mahoratli raqqos sifatida ba-
holaydi. Uning raqslari о‘sha davrda 
rasm bо‘lgan raqslarga sira о‘xsha-
mas ekan. Boburning “g‘ayri muqar-
rar raqs qilur edi” luqmasi shunga 
ishora.

Chunki Sayyid Badr ijro etgan 
raqslar batamom uning о‘z ixtirosi 
ekan. Bobur Mirzo ikkala о‘rinda ham 
bu jihatni alohida ta’kidlaydi. Binoba-
rin, Sayyid Badr raqs san’atining na-
inki mohir ijrochisi, balki yuksak iqti-
dorli ijodkor, raqsshunosdir.

Bobur Mirzo Hirotda Yusuf Ali 
kо‘kaltosh raqsidan ham bahramand 
bо‘lgan. “Sohib usul kishi edi, yaxshi 



44

raqs qildi”, - deydi Bobur uning 
haqida. [2, 192-193]

Bu о‘rinda ham Bobur Mirzo о‘z 
kо‘zi bilan kо‘rgan, kо‘p hollarda о‘z 
amri bilan tashkil qilingan tomosha-
lar haqida xabar beradi. Ijrochilardan 
eng mashhurlarini, saroyga yaqinla-
rini tilga oladi. Bunday san’atkorlar 
aksar aslzodalar toifasidan bо‘lish-
gan. Zamonasining eng mashhur to-
moshasozlari Sayid G‘iyosiddin bilan 

Sayyid Badr shu jumladandir. Ular 
nuqul shohlar, shaxzodalar, beklar, 
amirzodalarga xizmat qilishgan.

Mana shunday ajoyib betakror 
raqs ustalarimiz tomonidan sahna-
lashtirilib ijro etilgan raqslar bizning 
davrgacha yetib kelgan. Bunday 
ijodkorlar о‘zbek milliy erkaklar raq-
si tо‘la-tо‘kis kelajak avlodga yetib 
kelishi uchun mashaqqatli davrlarni 
boshdan о‘tkazishgan. 

FOYDALANILGAN ADABIYOTLAR:

1.	 Rahmonov M. О‘zbek teatri tarixi. Qadim zamonlardan XIX asrga 
qadar.- Toshkent: Fan, 1975. 

2.	  Qodirov M. Temur va temuriylar davrida tomosha san’atlari. 
– Toshkent: Fan, 1997.
3.	 Qodirov M. An’anaviy teatr tarixi. – Toshkent: G‘.G‘ulom nashriyoti, 1975.
4.	 G.Matyoqubova. “Ofatijon lazgi”. – Toshkent; Adabiyot va san’at 

nashriyoti, 1993.
5.	 Tо‘ra Qilichev.  Xorazm xalq teatri. – Toshkent: Adabiyot va san’at 

nashriyoti, 1988. 

98

FOYDALANILGAN ADABIYOTLAR

1. Azizov O. Tilshunoslikka kirish. ‒ Toshkent: Fan, 1996.
2. Begmatov E. Hozirgi o‘zbek adabiy tilining leksik qatlamlari. – Toshkent: 

Fan, 1985.
3.  Nurmonov A. Tanlangan asarlar. 1-jild. –T.: Akademnashr, 2012.
4. Saidxonov M.  Aloqa-aralashuv va imo-ishoralar. –T.: Fan, 2008.
5. Safarov SH. Pragmalingvistika. - Toshkent: O‘zbekiston Milliy ensiklope-

diyasi, 2008.
6. Серл Дж.Р. Классификация иллокутивных актов // Новое в 

зарубежной лингвистике. Вып. 17: Теория речевых актов. – М., 1986. 
7. Остин Дж.Л. Слово как действие // Новое в зарубежной лингвистике. 

Вып. 17: Теория речевых актов. – М., 1986. 
8. Hakimov M. O‘zbek tilida matnning pragmatik talqini: Filol. fan. dokt. ... 

diss. – Toshkent, 2011.  
9.  Qurbonova M. Bolalarga xos nutqiy akt turlarining pragmalingivistik 

tahlili // Xorijiy filologiya. – Samarqand, 2016. 4-son. 
10.  Erkin A’zam. Pakananing oshiq ko‘ngli. Kinoqissa. – T., 2001. 
11.  Erkin A’zam. Anoyining jaydari olmasi. Kinoqissa. – T., 2001. 

96



45 №03 2024

ТЕНДЕНЦИИ 
ИМПРЕССИОНИЗМА 
В ФОРТЕПИАННОЙ 
МУЗЫКЕ
ХХ ВЕКА

Влада ОСЕТРОВА, 

Преподаватель 
государственной 
консерватории 
Узбекистана,
доктор философии по 
искусствоведению (PhD)

Аннотация. В данной статье 
рассматривается обращение 
композиторов Узбекистана к 
импрессионизму и неоимпрес-
сионизму, зарождение данного 
направления и его популяри-
зация. Выявляется актуальность 
вышеуказанного течения. В ка-
честве примеров рассмотрены 
наиболее яркие фортепианные 
произведения композиторов Уз-
бекистана от истоков до сегод-
няшних дней.

Ключевые слова: фортепи-
анная музыка, композиторы Уз-
бекистана, импрессионизм, нео-
импрессионизм, гармонический 
язык, тембральные эффекты, но-
вые композиторские техники.

Abstraction. This article de-
scribes the appeal of Uzbek com-
posers to impressionism and 
neo-impressionism, the origin of 
this trend and its popularization. 
The relevance of the above-men-
tioned trend is revealed. The most 
striking piano works of Uzbek 
composers from their origins to 
the present day are considered as 
examples.

Key words: piano music, com-
posers of Uzbekistan, impression-
ism, neo-impressionism, harmon-
ic language, timbral effects, new 
compositional techniques.

Annotatsiya. Ushbu maqola-
da O’zbekiston kompoztorlarining 
impressionizm va neoimpressio-
nizmga murojaat qilishlari, ushbu 
yo’nalishning paydo bo’lishi va uni 
ommalashtirish masalalari aks et-
tirilgan. Yuqoridagi oqimning dol-
zarbligi aniqlanadi. O’zbekiston 



46

Несмотря на то, что в 20-е и 30-е 
годы прошлого столетия особо по-
пулярны среди широких масс слу-
шателей были сценические музы-
кальные произведения, в которых 
узбекская народная музыка, подо-
бранная по сюжету, звучала в ка-
чественно новой интерпретации. 
В отличие от сценических жанров, 
адресованных широкому кругу слу-
шателей, фортепианная музыка в 
такой пропаганде не нуждалась. 
Фортепианная музыка, развиваясь 
в среде профессионалов (В. Успен-
ский, Б. Надеждин), уже с первых 
шагов отличалась особенностью из-
ложения. Как известно, с первых ша-
гов становление профессионально-
го музыканта, в том числе освоение 
нотной грамоты неразрывно связа-
но с освоением фортепиано. В связи 
с этим этот инструмент и фортепи-
анное композиторское творчество 
олицетворяют собой профессиона-
лизм. Мировой опыт фортепианной 
музыки, в котором последовательно 
сменяли друг друга или же суще-
ствовали параллельно друг с другом 
различные стили, такие, как: класси-
цизм, романтизм, импрессионизм, 
экспрессионизм, неоклассицизм и 

другие естественно оказали огром-
ное влияние и на композиторов уз-
бекской школы.

Фортепианное творчество уз-
бекских композиторов разнообраз-
но по стилистическим решениям. 
Особенностью фортепианного твор-
чества композиторов Узбекистана 
является то, что в нём наблюдается 
одновременное обращение к раз-
личным школам и художественным 
направлениям, вне зависимости от 
этапов становления. Фортепианная 
музыка уже с самых первых попыток 
создания отличалась оригинально-
стью решения поставленных перед 
собой художественных задач. В свя-
зи с тем, что данная художественная 
культура появилась на узбекской 
почве в XX веке, она вобрала в себя 
весь мировой опыт достижения в 
этой области. Естественно то, ком-
позиторы, создававшие свои произ-
ведения для фортепиано, владели 
этим инструментом. Это предопре-
делило влияние на формирование 
их фортепианного творчества мно-
говекового опыта мировой форте-
пианной музыки с её направления-
ми и стилями. Отсюда россыпь форм 
и жанров фортепианной музыки XX 
века, а также целей и задач, которые 
ставили перед собой композиторы.

Композиторы Узбекистана име-
ли возможность свободного выбо-
ра средств выразительности в за-
висимости от воплощения своего 
замысла. Отсюда прямая и непо-
средственная связь с эстетически-
ми направлениями европейской 
музыки и их проекции в узбекской 
фортепианной культуре. Так, в XX 
веке одним из актуальных стилевых 
направлений для композиторов Уз-

kompozitorlarining kelib chi-
qishidan to hozirgi kungacha 
bo’lgan eng yorqin fortepiano 
asarlari misol sifatida ko’rib chi-
qildi.

Kalit so’zlar: fortepiano mu-
siqasi, O’zbekiston kompozitor-
lari, impressionizm, neoimpres-
sionizm, Harmonik til, tembral 
effektlar, yangi kompozitorlik 
texnikasi.



47 №03 2024

бекистана стало течение импресси-
онизм1, позже трансформировавше-
еся в неоимпрессионизм.

Это направление оказало огром-
ное влияние в процессе формиро-
вания так же и узбекской живописи. 
Картины узбекской природы, мимо-
лётные фиксации бытовых сцен обо-
гатили и расширили образный мир 
узбекских художников. Параллельно 
с живописью, как в своё время про-
исходило во Франции, импрессио-
низм2 повлиял на творчество узбек-
ских композиторов. Основная цель 
этого направления в музыке – пере-
дать непосредственные впечатле-
ния, отразить тонкие психологиче-
ские состояния, оттенки ощущений, 
вызванные созерцанием внешнего 
мира. Это всё оказалось особенно 
привлекательным для композито-
ров Узбекистана и породило у них 
поиск новых гармонических и тем-
бровых красок, новых формообра-
зующих принципов, изменившуюся 
трактовку жанров.

Музыкальный импрессионизм, 
цель которого: транслирование 
субъективных ощущений и сию-
минутных переживаний, оказал-
ся актуальным для композиторов 
Узбекистана в XX веке3. Особую 
привлекательность этому направ-
лению придавали интерес к на-
циональным школам XIX века, по-
этизация старины и далёких стран, 
тембровая и гармоническая кра-

сочность, воскрешение архаиче-
ских ладовых систем. Восточная 
культура, в которой поэзия всегда 
играла ведущую роль, оказалась 
благодарной почвой для развития 
импрессионистских тенденций. 
Музыкальный язык узбекских ком-
позиторов, пытавшихся мыслить в 
этом направлении, сразу же обога-
тился новыми тембровыми и гармо-
ническими красками. Поэтический 
миниатюризм, колористические 
находки, свобода голосоведения 
и стихийная импровизационность 
нашли оригинальное продолже-
ние в творчестве Г. Мушеля и А. 
Козловского. Талантливо обобщив 
достижения французских предше-
ственников, эти узбекские компо-
зиторы уже в 30-40-е годы пытались 
отобразить картины своей страны 
средствами выразительности, ко-
торые были открыты миру фран-
цузскими мастерами. Изначально 
монодийная культура Востока при 
сохранении её специфичности в 
фортепианном изложении пре-
допределила появление на свет 
произведений, которых отличает 
сдержанные эмоции и прозрачная 
скупая фактура. В этом сказалось и 
стремление сохранить специфиче-
скую монодийную традицию при 
экономии выразительных средств, 
создать яркую картину красочного 
Востока. Узбекских композиторов с 
эстетикой импрессионизма родни-

1 Импрессионизм (франц. impressionnisme, от impression — впечатление) — художественное 
течение, возникшее в 70-х гг. XIX века во французской живописи, а затем проявившееся в музыке, 
литературе, театре. Сущность их искусства — в тончайшей фиксации мимолётных впечатлений, 
в особой манере воспроизведения световой среды с помощью сложной мозаики чистых красок, 
беглых декоративных штрихов.
2 Как известно, музыкальный импрессионизм возник во Франции под влиянием живописи в конце 
80 — начале 90-х гг. Своё классическое выражение он нашёл в творчестве К. Дебюсси, М. Равеля.
3 В начале XX в. музыкальный импрессионизм распространился за пределами Франции, «обретая у 
различных народов специфические национальные черты» [1].



48

ло много факторов. В 30-40-е годы, 
они предпочитали вместо развитых 
многочастных симфонических про-
изведений небольшие эскизы-за-
рисовки. В фортепианной музыке 
— это миниатюры, в вокальной – ро-
мансы. Фортепианная партия пер-
вых романсов Т. Садыкова отлича-
ется красочным изобразительным 
фоном при всей экономной сдер-
жанности средств музыкальной вы-
разительности. Вокальные партии 
этих романсов, сохраняя поэтиче-
ский образ, широкой распевности 
предпочитают субъективную сдер-
жанность. Фортепианная музыка 
так же обогатилась новой особой 
техникой звукового «резонирова-
ния», так как основным сюжетом 
фортепианных миниатюр этих лет 
была картинная пейзажность. Про-
цесс слияния восточных образов и 
европейских средств музыкальной 
выразительности в фортепианной 
музыке отличался интенсивностью. 
Показательно то, что одни и те же 
композиторы могли обращаться 
как к романтическим тенденциям, 
так и к импрессионистским, но в 
отличие от романтизма, импресси-
онизм в узбекской почве оказался 
более привлекательным. Так как 
композиторы пытались отобразить 
в музыке свои впечатления — это 
всё вылилось в галерею восточных 
зарисовок. Импрессионистские 
средства выразительности во мно-
гом обогатили палитру музыкаль-
но-выразительных средств А. Коз-
ловского и Г. Мушеля. Это относится, 
прежде всего, к сфере гармонии с 
её техникой параллельных интер-
валов и неприхотливым мелодиче-
ским развитием. Эти композиторы 

заметно расширили современную 
тональную систему.

При кажущейся простоте фор-
тепианных произведений А. Коз-
ловского, Г. Мушеля, М. Ашрафи, в 
фортепианной музыке усилилось 
значение каждого звука, тембра, ак-
корда, раскрылись безграничные 
возможности в использовании на-
родных ладов. Частое обращение к 
песенно-танцевальным жанрам при 
сохранении ведущей роли мелодии 
и пульсации усулей, заимствован-
ных в фольклоре народов Востока 
придало их произведениям им-
прессионистичность.

Музыковед Э. Абдуллаева в сво-
ём научном исследовании так же 
подчёркивала [2, стр. 59]: «...Первы-
ми ориентирами для нашей респу-
блики в данном направлении были 
сочинения французских компо-
зиторов – импрессионистов К. Де-
бюсси и М. Равеля. Шёл поиск сво-
еобразных точек соприкосновения 
мелодических, гармонических, 
ритмических, тембровых и других 
особенностей узбекской народной 
музыки и близких им черт музыки 
импрессионистов...».

В 40-е годы импрессионист-
ские тенденции можно встретить 
у Г. Мушеля в «Утренних садах» и 
«Девушках под солнцем». Здесь 
используются красочные аккордо-
вые наслоения, мелодия изложена 
кварто – квинтовыми комплексами. 
Новаторство в жанре сонатины у 
М. Равеля явственно ощущаются 
в «Розовой сонатине» Г. Мушеля. 
Будучи самобытным художником 
- автором живописных полотен, Г. 
Мушель тонко ощущает игру света 
и тени, и передаёт это в звуках, соз-



49 №03 2024

давая красочный образ – «цвету-
щий сад в разной цветовой гамме: 
первая часть – в нежно-розовых, 
вторая – в голубых, третья – в оран-
жевых тонах» [3, стр. 36]. Это, прежде 
всего, отражается в колористиче-
ской многоплановости звучания, 
которое требует использование 
педали как средства выразитель-
ности тембральных эффектов. Так 
же интересна миниатюра «Мело-
дия», в основе которой лежит мо-
тив мелодии Т. Джалилова “Булма-
са”. Здесь он широко использует 
узбекскую монодию и традицион-
ные усули.

В 60-80-е годы данное направле-
ние приобретает популярность. Та-
кие узбекские композиторы, как: А. 
Малахов в концерте для фортепиано 
с оркестром, Д. Саидаминова в фор-
тепианной сюите «Стены древней 
Бухары» с помощью разнообразных 
красок передают все свои мимолёт-
ные ощущения. Как тонко подметила 
музыковед Э. Абдуллаева: «...Эти про-
изведения интонационно близки с 
опусами А. Козловского: трактовка 

гармонии, как красочного средства, 
имитация звучаний народных ин-
струментов. Но в произведениях 
этих композиторов, в отличие от А. 
Козловского, есть стремление к бо-
лее свободному претворению фоль-
клора» [2, стр. 59–69].

Узбекские композиторы, соз-
давая свои сонаты в направлении 
импрессионизма, пользуются раз-
личными средствами музыкальной 
выразительности, например: Сона-
тина Х. Рахимова привлекает испол-
нителя тонкой звукописью, вырази-
тельными красками и изяществом 
фактуры. Это трехчастный, индиви-
дуально трактованный цикл, в кото-
ром традиции, идущие от узбекской 
инструментальной культуры музи-
цирования на народных инструмен-
тах, например, на дутаре, органич-
но взаимодействует с традициями, 
идущими от французского импрес-
сионизма. Например, в сонате А. 
Мансурова заметно влияние нацио-
нального фольклора: и в образе, и в 
имитации народных инструментов, 
и в орнаментике.

Среди фортепианных произве-
дений пять фортепианных сонат Н. 
Закирова, написанные в 1970–1980 
годы по своей структуре так же близ-
ки к импрессионизму. Они циклич-
ны, во многих из них преобладают 
трехчастные структуры и контраст-
но-составные формы. Чёткие струк-
туры и традиционные формы Н. 
Закиров сочетает с современной 
техникой композиторского письма 
[4, стр. 49]. 

Композиторы Узбекистана в по-
исках импрессионистских попыток 
самовыражения, часто обращают-
ся и к циклам миниатюр. О цикле 

КОМПОЗИТОРЫ 
УЗБЕКИСТАНА 
В ПОИСКАХ 
ИМПРЕССИОНИСТСКИХ 
ПОПЫТОК 
САМОВЫРАЖЕНИЯ, 
ЧАСТО ОБРАЩАЮТСЯ 
И К ЦИКЛАМ 
МИНИАТЮР



50

из двенадцати миниатюр «Рубаи» 
(1974) Б. Гиенко искусствовед Н. Ка-
дырова отмечает, что: «...они объе-
динены общим замыслом, иногда 
интонационно сходной основой, 
с секундо-терцовым конструктив-
ным интервальным комплексом, 
определенно организованным то-
нальным планом (по восходящей 
секундовой цепочке)» [5, стр. 213]. 
Цикл «Рубаи» состоит из обраще-
ний к различным жанрам – это ре-
читатив, серенада, ноктюрн, элегия, 
скерцо, колыбельная песня, марш, 
канон. Б. Гиенко берет от жанровой 
характеристики не столько её вну-
тренне – содержательную сторону, 
сколько внешнюю формальную. 
Тяготение к обобщению жизнен-
ного явления связано с жанровой 
основой, проявляющейся в форме 
фортепианной миниатюры, позво-
ляет обнаружить в «Рубаи» черты 
сюиты. Пьесы контрастны по темпу, 
жанрам и формам, богатству эмо-
циональных характеристик, разно-
образию фактуры, ритмических и 
диатонических ладовых структур. 
Здесь представлен калейдоскоп 
образов: лирико-созерцательный, 
скорбно – сосредоточенный, песен-
но–танцевальный, страстно – пате-
тический, мятежный, возвышенный, 
философский, религиозный, энер-
гичный.

В цикле «Силуэты» Д. Янов-Янов-
ского вырисовываются музыкаль-
ные портреты выдающихся музы-
кантов 

Различные состояния челове-
ческой души отражаются в цикле 
«Узоры» Н. Гиясова, сложные фило-
софские вопросы затрагиваются в 
цикле «Диалог с Хайямом» Д. Сай-

даминовой. Фортепианный цикл 
«Диалог с Хайямом» (2010) Д. Сай-
даминовой является одним из ин-
тересных и своеобразных образцов 
фортепианной музыки ХХI века. Д. 
Сайдаминова здесь широко приме-
няет приемы звучания расширен-
ного фортепиано, а также использу-
ет приёмы техники современного 
музыкального письма: пуантилизм, 
кластеры, сонористику, алеатори-
ку, глиссандо на педали. Компози-
тор заметно изменяет трактовку 
фортепиано, показывая тембровые 
возможности инструментального 
звучания. В данном сочинении об-
наруживаются интересные находки 
и в области ритма, которые усилива-
ют современность звучания.

В пьесе Д. Амануллаевой “У раз-
валин Биби-ханым” из цикла “Са-
маркандские картины” (изображаю-
щую историческую сцену одного из 
медресе Самарканда в эпоху Тему-
ридов) композитор, рисуя величе-
ственный образ, использует унисон-
ную мелодию на фоне ритмичного 
усуля.

Самобытным колоритом окра-
шены поэтичные программные 
миниатюры М. Атаджанова: “Но-
стальгия”, “Ноктюрн”, “Хорал”, “Раз-
мышление” и “Листопад”. В них 
композитор передаёт глубокие эмо-
циональные душевные пережива-
ния на фоне эскизных зарисовок 
восточной природы.

Поиск нового с новым отноше-
нием к звуку и его окраске продол-
жается и по сей день. Композиторы 
Узбекистана в своём творчестве 
активно используют новые компо-
зиторские техники. Среди которых: 
сонорика, алеаторика, пуантилизм, 



51 №03 2024

серийность, кластеры и т. д. [6], [7]. 
Среди композиторов, которые об-
ращались к этим приёмам, можно 
назвать: Р. Вильданов, А. Малахов, 
М. Таджиев, Т. Курбанов, Н. Заки-
ров, Н. Гиясов, Д. Янов–Яновский. В 
фортепианной музыке к этим приё-
мам наиболее часто обращался М. 
Бафоев. 

Импрессионизм, а в XXI веке - не-
оимпрессионизм, как направления 
со своим набором средств вырази-

тельности, особенно часто исполь-
зовались и продолжают использо-
ваться композиторами Узбекистана. 
К ним обращаются композиторы, 
которые в произведениях пытаются 
запечатлеть свои сиюминутные со-
стояния и ощущения. Импрессио-
низм и неоимпрессионизм создают 
условия для создания ярких зарисо-
вок, красочных картин и портретных 
эскизов, что особенно близко для 
композиторов Узбекистана.

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ:

1. https://www.belcanto.ru/impressionism.html
2. Абдуллаева Э. А. Методика преподавания музыкальных дисциплин 

вып. 6. - Ташкент, 1991. – С. 59-69.
3. Данияр-Ходжаева Д. «Элементы полифонии в «Розовой сонатине» Г. 

Мушеля//Вопросы музыкального исполнительства и педагогики». Выпуск 4. 
- Ташкент, 2003. – С. 27–31.

4. Мухамедова Ф. Н. Фортепианная музыка Узбекистана, формирование, 
жанровое своеобразие, интерпретация. - Ташкент: 2019

5. Кадырова Н. Камерно-инструментальная музыка//История узбекской 
советской музыки. Том III. 1968–1984. - Т., 1990. – С 203–217.

6. https://old.bigenc.ru/music.
7. https://dic.academic.ru/dic.nsf/ruwiki/1626290.
8. Осетрова В. А. Стилистические тенденции фортепианной музыки ком-

позиторов Узбекистана на примере творчества М. Бафоева. - Ташкент 2024.



52

Annotatsiya. Mazkur ilmiy ma-
qolada XX asrda о‘zbek teatr san’a-
tiga tamal toshini qo‘ygan jadid 
dramaturgiyasi, unga asos solgan 
jadidlarning yetuk vakillari, ilk sah-
nalashtirilgan dramalar haqida so‘z 
boradi. 

Kalit sо‘zlar: dramaturgiya, te-
atr, pyesa, drama, spektakl, obraz, 
janr, aktyor, rejissor, xarakter.

Аннотация. В данной научной 
статье рассказывается о совре-
менной драматургии, заложив-
шей основу узбекского театраль-
ного искусства в 20 веке, о зрелых 
представителях современной 
драматургии, о первых постав-
ленных драмах. 

Ключевые слова: драматур-
гия, театр, пьеса, драма, спек-
такль, образ, жанр, актер, режис-
сер, персонаж.

Abstract. This scientific article 
talks about modern dramaturgy, 
which laid the foundation stone for 
Uzbek theater art in the 20th cen-
tury, the mature representatives of 
modern dramas, the first staged 
dramas. 

Key words: dramaturgy, theat-
er, play, drama, performance, image, 
genre, actor, director, character.

JADIDLAR 
DRAMATURGIYASI 
VA UNING 
BADIIY-G‘OYAVIY 
ASOSLARI

Barno NURMANOVA, 

O‘zDSMI dotsenti v.b.,
san’atshunoslik fanlari 
bo‘yicha falsafa doktori 
(PhD)

Teatr san’atining kelib chiqishi va 
shakllanishi jamiyat taraqqiyotining 
qadimgi davrlariga borib taqaladi. 
Dramaturgiyaning otasi hisoblanadi-
gan yunon faylasufi Aristotel о‘rgan-
gan dramaturgiya talablari asosida 
kо‘p asrlar davomida yangidan-yangi 
sahna asarlari yaratildi. XX asrda Tur-
kiston hududida ochilgan ilk yevro-
pacha shakldagi teatr Mahmudxо‘ja 



53 №03 2024

Behbudiyning “Padarkush” dramasi 
asosida rivojlandi. Bu intilish asrlar 
davomida xalqqa xizmat kо‘rsatgan 
an’anaviy teatr ixlosmandlarining 
yozma dramaturgiya asosida ijod 
qilishga о‘rgatdi. 

“О‘zbekistonda an’anaviy teatr-
ning dastlabki shakllari ibtidoiy ja-
moa tuzumi sharoitlaridayoq paydo 
bо‘lib, sinfiy jamiyatda mehnat, ijti-
moiy hayot, dunyoqarashlar bilan 
bog‘liq holda barqaror tus olib, in-
son va xalq madaniy hayotida mu-
nosib о‘rin egallagan”. [1, 4] Sababi 
“Teatr – obyektiv borliqdagi voqea-
hodisalarni sо‘z, soz, musiqa, raqs, 
pantomima, harakat orqali ifodalov-
chi san’atning eng ommaviy va qa-
dimiy turlaridan biridir”. [2, 3]

Teatr sо‘zi yunoncha “teatron” 
sо‘zidan kelib chiqqan bо‘lib, to-
moshabinlar о‘tiradigan joy degan 
ma’noni anglatgan. Bugun u ak-
tyorlarning sahnada ijro etadigan 
sahnaviy xatti-harakatlari orqali ha-
yotning muhim hodisalarini badiiy 
ravishda aks ettiruvchi tomosha-
gohdir. 

О‘zbekiston hududida dramatur-
giya asosida tomosha kо‘rsatadigan 
о‘zbek teatrining shakllanishi va ri-
vojlanishida, teatr truppalarining za-
monaviy shaklga о‘tishida rus teatr-
larining ijodiy faoliyati turtki bо‘lgan. 
Shuningdek, bu davrda aholining 
ziyoli qatlami hisoblangan jadidlar-
ning jaholatga qarshi ma’rifat bilan 
kurashish g‘oyasi ostida birlashi-
shi, teatr ixlosmandlarini harakatga 
undagan. Jadidlar harakati, avvalo, 
dunyoviy bilimlarga ixtisoslashgan 
maktablarni isloh qilishdan boshla-
gan. Sо‘ngra, milliy matbuotni tash-
kil qildilar. Davrning ijtimoiy-siyosiy 

talablaridan kelib chiqib teatr san’a-
tini ham jadal rivojlantirib bordilar. 

Yevropa shaklidagi teatr san’a-
tiga qiziqish jadidlar davrida yuk-
sakka kо‘tarilishiga sabab, XIX asrda 
Ahmad Donish va Zokirjon Furqatlar 
ruslar teatri tomoshalarini izohlaga-
ni tufayli sodir bо‘lgan, deb hisoblay-
diganlar ham bor. 

Tadqiqotchi Sh.Rizayev jadid 
dramaturgiyasini uch bosqichga 
bо‘lib о‘rganadi. “Birinchisi, tom 
ma’nodagi shakllanish davri bо‘lib, 
u 1911-1916 yillarni о‘z ichiga oladi. 
Ikkinchisi, 1917-1924 yillar oralig‘idagi 
taraqqiyot bosqichi bо‘lib, bu davrda 
dramaturgiya umuman о‘zbek 
adabiyotining yetakchi janri bо‘lib 
qoldi va uning eng sara namunalari 
maydonga keldi... Bu davr о‘ta 
qizg‘in teatr san’ati tajribalari bilan 
xarakterlanadigan haqiqiy yuksalish 
yillaridir. Uchinchi davri, 1925-
1929 va ma’lum darajada undan 
keyingi yillarni о‘z ichiga olib, bu 
davr fikriy tushkunlik, kommunistik 
mafkuraning dramaturgiyaga 
kirib kelishi, jadidlarning g‘oyalari 
tanazzuli bilan izohlanadi...”

Milliy dramaturgiya masalalarini 
о‘rgangan Baxtiyor Yakubov esa 
1911-  yildan boshlangan о‘zbek 
teatri tarixini va mustaqillik yillarida 
olib borilgan tadqiqotlarni uch 
davrga ajratib о‘rganadi. Bularning 
birinchisi – 1911-yildan 1945- 
yilgacha; ikkinchisi – 1945-yildan 
1970-yillargacha; uchinchisi – 1991-  
yildan 2020-yillargacha bо‘lgan 
davrdir.

Jadidlar dramaturgiyasining 
tadqiqotchisi Qudrat Jо‘rayev 
о‘zining “20- yillar о‘zbek 
dramaturgiyasi” nomli ilmiy ishida 



54

bu davrda sahnalashtirilgan 
spektakllarni – drama, komediya va 
tragediya janrlariga bо‘lib о‘rganadi. 
[3]

Jadidlar dramaturgiyasida aso-
siy bо‘lgan uch janr asosida ijtimo-
iy hayot va muhit tasvirlangan edi. 
Mahmudxо‘ja Behbudiyning  “Pa-
darkush”, Fitratning “Abulfayzxon”, 
“Andalusning sо‘nggi kunlari”, Nus-
ratulla Qudratulla va Hoji Mu’inning  
“Tо‘y”, Hoji Mu’inning “Kо‘knor”, “Boy 
ila xizmatchi”, “Mazluma xotin”, Ab-
dulla Badriyning  “Axmoq”, Abdulla 
Qodiriyning “Baxtsiz kuyov”, Ham-
zaning “Zaharli hayot”, “Ilm hidoya-
ti”, Abdulla Avloniyning “Advokatlik 
osonmi?”, “Pinak” kabi jadid drama-
tugrlarining yorqin ma’naviy asarlari 
tadqiqotchining fikrini dalillaydi. 

Jadidlarning yetakchilari 
bо‘lgan Behbudiy va Munavvarqori 
qarashlarini qо‘llagan Ziyo Said, 
Abdurauf Fitrat, G‘ulom Zafariy, 
Xurshid, Abdulhamid Chо‘lponlar 
о‘z asarlari va teatr haqidagi 
nazariy qarashlari bilan yangi teatr 
san’ati yuksalishiga о‘z hissalarini 
qо‘shdilar. Ular zamonaviy va tarixiy 

mavzularda asarlarni yaratishga, 
nazariy qarashlarini matbuotda 
nashr etishga hamda yangi yozilgan 
asarlarni sahnalashtirishga e’tibor 
qaratdilar. 

Jadidlar harakati о‘zbek mada-
niyatining rivoji - XX asrda yuksak-
likka kо‘tarilishiga zamin yaratdi. 
H.Abdusamatov “Drama nazariyasi” 
nomli kitobida bu borada shunday 
fikrlarni bildirgan: “Komil ishonch 
bilan aytish kerakki, XX asr о‘zbek 
madaniyati rivojida alohida davr 
hisoblanadi. Nima uchun? Asrlar 
davomida bо‘sh qolib ketgan, mil-
liy adabiyotimizning kemtik joylari 
tо‘ldirildi. Kemtiklar nimadan iborat 
edi? Adabiyotning yuzini kо‘rsatadi-
gan ajoyib, puxta, Yevropa andozala-
riga tо‘la javob beradigan romanlar 
yaratildi, ular jahon bо‘ylab qanot 
yoza boshladilar”. [4, 4]

Jadidlar asos solgan milliy drama-
turgiya vaqtli matbuot nashrlarida 
e’lon qilingan va sahnalashtirilgan. 
Natijada, XIX asrning 80-yillarida 
Russiya musulmonlari ahvolini tah-
lil qilgan va uni о‘zgartirish uchun 
maktab va madrasa ta’limini isloh 
qilgan Ismoilbek Gaspiralining “usu-
li jadid” yoki “usuli savtiya” maktabi 
hal qiluvchi rol о‘ynadi. Bu yangilik 
Ismoilbekning “Tarjimon” gazetasi 
orqali keng tarqaldi. Turkistondagi 
XX asrning boshida kechgan og‘ir 
siyosiy-ijtimoiy vaziyat, jadidlar ha-
rakatining paydo bо‘lishiga va avj 
olishiga sabab bо‘ladi. 

Bu davrda yashab ijod qilgan 
ta’lim, matbuot va teatr sohasiga 
hissa qо‘shgan ma’rifatparvarlarning 
dovrug‘i butun olamga yoyildi. 
Sababi, milliy teatr asoschilari 
asosan ziyolilardan iborat edi. Ular 

JADIDLAR 
HARAKATI О‘ZBEK 
MADANIYATINING 
RIVOJI - XX ASRDA 
YUKSAKLIKKA 
KО‘TARILISHIGA 
ZAMIN YARATDI. 



55 №03 2024

– dramaturg, rejissor, aktyorlik 
qilishlari bilan birga teatrning 
barcha tashkiliy vazifalarini о‘z 
zimmalariga oldilar

Jadidlar harakati vakillarining 
tahlilini ilk bor ilmiy о‘rgangan olim 
Begali Qosimov edi. U ma’rifatpar-
varlar harakatlari boshlangan  davr 
haqida “Turkistonni savodli va ma’ri-
fatli, tо‘q va farovon, ozod va obod 
vatanga erishish, mustamlakachilik 
iskanjasidan xalos bо‘lish jadidchilik 
harakatining asosiy maqsad-vazi-
fasini tashkil qilar edi” [5, 21-22] deb 
yozdi. 

Shuhrat Rizayev “Jadid dramasi” 
nomli kitobida jadid dramaturgla-
rining faoliyati haqida “1929-yilda 
Qozonda bosilib chiqqan “О‘zbek 
adabiyoti” kitobida esa “О‘zbek mil-
liy adabiyotining negiz toshini Beh-
budiy bilan Fitrat qо‘yib berdi”, de-
gan e’tirofga duch kelamiz”. [6,38] 
Haqiqatdan ham, о‘zbek milliy za-
monaviy о‘zbek teatriga asos sol-
gan о‘zbek dramaturglari Behbudiy 
va Fitratning nazariy va amaliy qa-
rashlarini milliy  teatrga asos solgan 
shaxslar sifatida о‘rganib kelmoqda-
miz. 

О‘zbekistonda yevropacha shakl-
dagi dramatik teatrning shakllanishi 
va rivojlanishiga tatar va ozarbay-
jon teatr jamoalarining ta’siri kuchli 
bо‘lgan. 1911- 1916-yillarda S.Ruhulla 
va Y.Narimonov singari san’atkorlar 
boshchiligida Ozarbayjon teatrining 
gastrol safarlari tashkillashtirildi. Bu 
gastrol safarlarini kо‘rib, tomoshala-
ridan ruhlangan Hamza Hakimzoda 
Niyoziy Turkistonda birinchi bо‘lib 
milliy teatr-studiyasini tashkil qildi. 

Hamza Hakimzoda Niyoziy 
boshchiligidagi havaskorlar teatr 

studiyasi 1911- yilda “Zaharlangan 
hayot” pyesasi asosida spektakl 
sahnalashtirib, tomoshabinlarga 
namoyish qilgan. Hamzaning ushbu 
pyesasi о‘zbek dramaturgiyasi 
shakllanishida muhim omil 
bо‘ldi. Oradan 2 yil о‘tib 1913-yilda 
Mahmudxо‘ja Behbudiy 
boshchiligida Samarqandda 
havaskorlar truppasi tashkil etiladi 
va uning “Padarkush” dramasi 
sahnalashtiriladi. Dramaturg 
Hamza 1911-1929-yillar davomida 
“Iffat qurbonlari”, “Kim о‘g‘ri”, 
“Tuhmatchilar jazosi”, “Boy ila 
xizmatchi” “Ishchilar hayotidan”, 
“Loshmon fojiasi”, “Farg‘ona fojiasi”, 
“Paranji sirlaridan bir lavha yoki 
yallachilar ishi”, “Qizil qon ichida 
yosh gо‘daklar”, “Mahbus Tо‘raning 
holi”, “Maysaraning ishi”, “Muxtoriyat 
yoki avtonomiya”, “О‘ch”, “Zaharli 
hayot yoxud ishq qurbonlari”, “Ilm 
hidoyati”, “Mulla Normuhammad 
domlaning kufr xatosi”, “Ochlik 
qurbonlari” kabi sahna asarlarini 
yozgan.  Afsuski, bu pyesalarning 
kо‘pchiligi bizgacha yetib kelmagan. 

Hamza aktyor sifatida sahnada 
“Maysaraning ishi” spektaklida Mul-
ladо‘st obrazini yaratgan. Mulladо‘st 
obrazi tashqi kо‘rinishdan quvnoq 
va g‘amsiz kо‘rinsa-da, ammo, uning 
ichki dunyosi tashqi kо‘rinishining 
aksidir.

“Zaharli hayot” dramasi 
Hamzaning jadid ma’rifatparvarligi 
ruhida yozgan sahna asaridir. 
Asarda ilmsizlik, jaholat, qoloqlik, 
mutaassiblikka qarshi kurashgan 
ilm-ma’rifatli, ikki sevishgan yoshlar 
Mahmudxon va Maryamxonlarning 
fojeasi yoritilgan. “Bu drama birinchi 
о‘zbek professional teatr tanqidchisi 



56

Mirmulla Shermuhammedov 
e’tiborini qozondi. U Hamza va 
uning “Zaharli hayot” dramasi 
tufayli о‘zbek teatrini “yangi 
tiriklikka kirgani” bilan tabrikladi: 
“Zaharlangan turmushning qora 
sahifalarini tasvirlashda qalamni 
ustagina yuritgan dramaturgni 
tabrik etmasdan о‘tolmaymiz… 
Hamza afandi qahramonlarga 
g‘oyat diqqat ila sо‘z va xarakterlar 
bergan”. [7]

Hamzaning “Boy ila xizmatchi” 
dramasining shogirdi - dramaturg 
Komil Yashin tomonidan 1939-yili 
tiklangan nusxasi kelajakda kо‘plab 
dramaturgiyaga taalluqli tadqiqot-
larga asos bо‘lgan. Dramaning mu-
kammal varianti yuzaga kelishi, ya’ni 
muallifi tirik bо‘lmagan, asl nusxasi 
yо‘qolgan asarning Komil Yashin to-
monidan tiklanishi jahon adabiy taj-
ribasida kо‘rilmagan hodisadir.

Mahmudxо‘ja Behbudiyning “Pa-
darkush yoki о‘qimagan bolaning 
holi” spektakli Turkiston о‘lkasida 
yangi yо‘nalishdagi dramaturgiya, 
teatr san’ati va publisistikaning tu-
g‘ilishiga asos bо‘ldi. О‘zbekistonda 
teatr san’ati tashkil etilishi va faoliya-
ti esa Mahmudxо‘ja Behbudiyning 
nomi bilan о‘zaro bog‘liqdir. 

“Padarkush” dramasi 1911-yilda 
yozilgan bо‘lib, drama 1913-yilda 
nashrdan chiqdi va 1914-yilda 
sahnalashtirildi. Uning tomoshasi 
1914-yilning 15-yanvarida 
Samarqandda keng ommaga 
namoyish etilgan. Spektakl va 
xalqning unga bо‘lgan e’tibori 
xususida matbuot shunday deydi:  
“Padarkush” dastlab, Samarqandda 
1914-yilning 15-yanvarida sahnaga 
qо‘yildi. “Xalq nihoyat kо‘p kelib, 

belat yetmagani va joyni yо‘qligi 
uchun uch-tо‘rt yuz kishi qaytib 
ketdi. [8]

“Padarkush” dramasi XX 
asr boshlarida Turkiston 
xalqlari hayotining eng dolzarb 
muammolari mavzusida yozilgan 
bо‘lib, u jadidchilik mafkurasining 
dasturi sifatida ma’rifatparvarlikning 
tub siyosiy va ijtimoiy maqsadini 
ifodalagan. О‘qimagan bolaning 
jamiyatning olg‘a siljishiga 
salbiy ta’sir kо‘rsatishi haqidagi 
asargina emas, muallif bu pyesada 
jadidlarning Turkistondagi ijtimoiy 
tuzumga, mustamlaka zulmiga 
bо‘lgan munosabatlarini boy va 
uning о‘qimagan о‘g‘li misolida 
tasvirlagan. Ammo savodsiz, 
olamdan xabarsiz, quroli yо‘q 
xalq mustamlakachilarga qarshi 
kurasholmas edi. Jadidlar о‘z 
maqsadlariga yetish uchun, avvalo, 
avom xalqning kо‘zini ochishlari, uni 
kurashga otlantirishlari kerak edi”. 
[9, 9-10]

Fitratning ijodiy faoliyatiga 
A.Samoylovich о‘zining 1919-yilda 
e’lon qilgan “Turk xalqlari adabiyoti” 
kitobida va maqolalarida alohida 
tо‘xtalib о‘tgan. Sababi, Abdurauf 
Fitrat XX asrning 20-yillarida 
sermahsul ijod qilgan ijodkorlardan 
biri edi. Ma’rifatparvarlar uning 
“Abulfayzxon”, “Arslon”, “Vosye 
qо‘zg‘oloni”, “Chin sevish”, 
“Shaytonning tangriga isyoni”, 
“Hind ixtilolchilari”, “Abo Muslim” 
“Rо‘zalar”, “Temur sag‘anasi” (tо‘liq 
saqlanmagan) kabi pyesalari 
sahnalashtirilganligini bilardi. 
Uning “Abulfayzxon” fojeasi 
tragediya talablariga javob bergani 
uchun 1924-yilda Moskvada chop 



57 №03 2024

qilingan. Bu uning о‘z davrini 
mashhur dramaturgi bо‘lganligini 
dalillaydi. Adibning “Qiyomat” 
asari esa zamonasida avj olgan 
xudosizlik g‘oyasiga moslab talqin 
qilinib, mashhur Fitratning nomi 
ziyolilar yuraklaridan sug‘urib olinib 
kommunistik yakkahokimchilik 
mafkurasiga xos nashr qilinganligi 
sabab, u uzoq yillar shо‘ro 
mafkurasiga xizmat ettirildi. Bu 
qaror uni ramziy dramaturgiya 
yaratishga, ya’ni voqea gо‘yo о‘zga 
yurtlarda sodir bо‘layotganday, lekin 
unda о‘zbek hayotini ifodalashga 
undadi.

Abdurauf Fitratning 5 parda-
li “Chin sevish” pyesasi “Turon” te-
atri rejissori M.Uyg‘ur tomonidan 
sahnalashtirildi. “Ishtirokiyun” ga-
zetasining 1920-yil 25- noyabr so-
nida “Chin sevish” spektakli haqida 
maqola e’lon qilinadi. Maqola mu-
allifi M.Shermuhammadov “Yaqin-
da о‘zbek sahnasi ulug‘ va ulug‘ligi 
qadar yuksak va gо‘zal bir tomosha 
(pyesa) kо‘rdi. Men о‘zum iqror qi-
larg‘a teyishmankim, uning о‘zini 
va о‘ynalishini tegishincha tanqid 
va yo taqriz qiluvni men bajara ol-
mayman. Biroq bu yо‘li va tо‘g‘rida 
yozmoqlik vazifasi menga tushkan-
likdan kо‘b chuqur bо‘lmag‘on qa-
rashimni yozib ketamen”, [10.] deb 
taqriz yozdi.

Pyesadagi voqealar Hindistonda 
bо‘lib о‘tadi. Hindistonning 
о‘qimishli qizi Zulayhoga ikki yigit 
oshiq bо‘ladi. Ularning biri qalbi pok, 
sofdil, shoir yigit Nuriddinxon bо‘lsa, 
ikkinchisi qora niyatli, yaxshilikdan 
yiroq yuruvchi – Rahmatullaxon edi. 
Zulayhoning otasi qizini nochor, 
lekin, sofdil yigit Nuriddinga 

berishni istaydi, onasi esa о‘ziga tо‘q, 
lekin insonlarni aldab yuradigan 
Rahmatullaxonga bermoqchi 
bо‘ladi. 

Qiz esa sofdil, shoir yigit 
Nuriddinni sevadi. Rahmatullaxon 
esa Zulayhoga qadar bir necha 
qizlarning taqdirini ostin-ustun 
qilishga ulgurgan yigitlardan 
edi. Rahmatullaxon Nuriddindan 
qutulish maqsadida yolg‘on 
ishlatib, uni inglizlar tomonidan 
qamalishiga sababchi bо‘ladi. U 
Nuriddinni zindonda ham tinch 
qо‘ymay ichadigan suviga og‘u 
solib beradi. Baxtli tasodif tufayli 
shoir yigit bu suvni ichmaydi. 
Asar Rahmatullaxonni inglizlar 
tomonidan otib tashlanishi bilan 
yakunlanadi. Bunday nihoya shu 
davr mafkurasi haqida edi.

Fitratning “Hind ixtilochilari” pye-
sasi ham о‘z davrining yetuk maho-
rat bilan yozilgan asarlari sirasiga 
kiradi. Vadud Mahmud ushbu asar 
haqida 1923-yildagi “Turkiston” ga-
zetasidagi maqolasining xulosasida 
shunday deydi: “Hind ixtilolchila-
ri” bizning adabiyotimizda birinchi 
о‘runni tutadurg‘on asarlardandir. 
Mukammal tasvirlarga, istioralarga, 
mubolag‘alarga boy bir asardir. Fit-
rat adabiyotimizda ishq hayajonla-
rini yaxshi tasvir etadurg‘on bir mu-
harrirdir. Uning har asarida shu ishq 
о‘runlari, yuksak ma’nolarga boy-
dir. Turlik xush ma’nolar, eng yaxshi 
о‘runlarg‘a keltirilgan lutflar kо‘bdir”. 
[2.] Bu asarni ham Mannon Uyg‘ur 
sahnalashtirgan edi.

Abdurauf Fitratning 1924-yilda 
Moskvada nashr etilgan  “Abulfayzxon” 
nomli tragediyasi haqida Tohir 
Malik shunday deydi:  “Tragediya 



58

garchand XVIII asrda yashagan 
Ashtarxoniylar sulolasining sо‘nggi 
vakili Abulfayzxon hayoti haqida 
hikoya qilsa-da, aslida bosmachilik 
davri ruhiyatiga hamohang edi. 
Dramaturg toj-taxt va shoh, toj-taxt 
va adolat, toj-taxt va xalq taqdiri, 
mamlakat taqdiri masalalarini 
qо‘yadi. Zulm, adolatsizlik, 
zо‘ravonlik mamlakat va xalqni 
xarob qilishini kо‘rsatib beradi: zolim 
shoh, zolim amaldorning taqdiri 
fojeali yakunlanishi va faqat adolatli 
hukmdorgina xalq, yurtga tinchlik, 
baxt-saodat berishi mumkin, degan 
g‘oya olg‘a suriladi. Shu jihati bilan 
asar 20-yillardagi yurtdagi qirg‘in, 
zо‘ravonlik va uni keltirib chiqargan 

tuzum bilan jips bog‘langandir. 
Abulfayzxon faqat qon, zulm 
evaziga taxtga chiqadi va shu yо‘l 
bilan hukmronlik qiladi. U akasini, 
ota о‘rnidagi Farhod otaliqni, 
dо‘stlarini о‘ldirib, taxtni egallaydi, 
bu qilmishi tufayli bemalol uxlay 
olmaydi, doim qо‘rquv, taxlikada 
yashaydi. [11.] “Abulfayzxon” о‘zbek 
dramaturgiyasidagi ilk tragediya 
ekanligi bilan qimmatlidur.

Demak, Abdurauf Fitrat 
dramaturgiyasi о‘zbek teatr san’ati 
rivojiga ulkan hissa qо‘shganligi 
bilan qadrlidir va bunday ijod 
namunasi alohida tadqiqot mavzusi 
bо‘lishi lozim. 

FOYDALANILGAN ADABIYOTLAR:

1.	 Qodirov M. An’anaviy teatr dramaturgiyasi. -T.: Yangi asr avlodi. 
         2006.
2.	 Tursunboyev S. Teatr tarixi. – T.: Bilim, 2005. 
3.	 Jо‘rayev Q. 20-yillar о‘zbek dramaturgiyasi. –T.: dissertatsiya. 1995.
4.	 Abdusamatov H. Drama nazariyasi. –T.: G‘afur G‘ulom nomidagi
         Adabiyot va san’at. 2000. 
5.	 Qosimov B. Jadidchilik – milliy uyg‘onish va о‘zbek filologiyasi
         masalalari. –T.: 1993. 
6.	 Rizayev Sh. Jadid dramasi. –T.: Ma’naviyat. 2006. 
7.	 Dolimov U. Hamza Hakimzoda Niyoziy (1889-1929). 
8.	 “Oyina” jurnali., 1914-yil, 14-son.
9.	 Rahmonov M. Hamza. -T.: Adabiyot va san’at. 2001. 
10.	 Chin sevish. “Ishtirokiyun” gazetasi. 1920-yil 25-noyabr.
11.	 Tohir Malik. Fitrat. https://ziyouz.uz/ilm-va-fan/adabiyot/tohir-malik-
         fitrat/



59 №03 2024

XX ASR O‘ZBEK 
MUSIQA 
MADANIYАTINING 
SHAKLLANISHIDA 
JADIDLARNING 
O‘RNI

Saida QOSIMXO‘JAYEVA, 

O‘zbekiston davlat 
konservatoriyasi 
professori, 
san’atshunoslik fanlari 
nomzodi

Annotatsiya. XX asr boshida 
yuzaga kelgan ko‘tarinkilik to‘lqini 
shiddat, qat’iyatlik va ishonch 
bilan qadam tashlayotgan 
avlodning fikri va hayoli eski 
dunyoni qayta qurishga va yangi 
shaxsni shakllantirishga qaratilgan 
edi. Butun dunyoga xos bo‘lgan 
bu harakatlar turli davlatlarda 
o‘ziga xos ko‘rinishda kechdi. 
Turkiy xalqlarning taraqqiyotini 
jadidchilik harakati belgilab 
berdi. Bir so‘z bilan aytganda, 
jadid bobolarimizning faoliyati 
tufayli o‘zbek musiqashunosligi, 
o‘zbek musiqiy etnografiyasi, 
musiqiy manbashunoslik, milliy 
cholg‘ushunoslik, ijrochilik 
va kompozitorlik maktablari 
shakllanishiga zamin yaratildi. 

Kalit so‘zlar: jadidchilik, ma’-
rifatparvarlik, musiqa ilmi,musiqa 
tanqidi, musiqiy targ‘ibot, opera, 
maqola. 

XX asr insoniyat tarixiga mafkuraviy 
kurashlar, inqiloblar, ikki jahon urushla-
ri bilan muhrlandi. Asrning boshida yu-
zaga kelgan ko‘tarinkilik to‘lqini shid-
dat, qat'iyatlik va ishonch bilan qadam 
tashlayotgan avlodning fikri va hayoli 
eski dunyoni qayta qurishga va yangi 
shaxsni shakllantirishga qaratilgan edi. 
Qo‘yilgan maqsadlarga erishish mada-
niyatsiz va ommani ma’rifiy yuksalti-
rishga qaratilgan ishlarsiz amalga osh-
masdi. Butun dunyoga xos bo‘lgan bu 
harakatlar turli davlatlarda o‘ziga xos 
ko‘rinishda kechdi. Turkiy xalqlarning 
taraqqiyotini jadidchilik xarakati belgi-
lab berdi. Jadidlar tomonidan ilgari su-
rilgan g‘oyalar avvalambor yerli aholini 
ma’rifiy yuksaltirishga qaratilgan ekan, 
bu masalalar musiqaga oid muam-
molarni ham jadallashtirdi. Musiqaga 



60

bo‘lgan munosabat, uning ijtimoiy 
xayotda tutgan o‘rni xam shu kesim-
da o‘rganiladi. XX asrning boshida 
bunday savolga beriladigan javoblar 
milliy matbuot sahifalarida ashad-
diy tortishuvlarni qo‘zg‘atdi. Mah-
mudxo‘ja Behbudiy, Abdulla Avlo-
niy, Hamza Hakimzoda Niyoziy, Ziyo 
Sayd, Abdulhamid Cho‘lpon, Abdu-
rauf Fitrat kabi ma’rifatchilarning 
musiqaga oid maqolalarida mavjud 
musiqiy uslublarni o‘rganish, musi-
qani targ‘ib etishning yangi yo‘llarini 
izlab topish, yangi o‘quv tizimini ya-
ratish kabi masalalar o‘rin oldi [5.6.7]. 

Jadidlar ayniqsa madaniy qo-
loqlikdan qutulishga katta e'tibor 
qaratishdi. Zakiy Validiy, Ziyo Said, 
Abdulla Avloniylarning musiqaga 
bag‘ishlangan maqollalarida mav-
jud bo‘lgan kamchiliklar ayamay 
fosh etildi. Jumladan, to‘ylarda ijro 
etiladigan qo‘shiqlarning saviya-
si, choyxonalarda o‘tkaziladigan 
«bazmlar», «ichkarida» yallachi ayol-
larning xatti-xarakatlari, jadidlar 
tomonidan qoralandi [1]. Bu mu-
ammlolarni xal etishda jadidlar yillar 
davomida izlanishdi. Maqsad om-
maviy madaniyat saviyasini ko‘ta-
rish, musiqiy didni sayqallashtirish, 
yoshlarni tarbiyasiga alohida e'tibor 
qaratish ekan, jadidlar tomonidan 
amalga oshirilgan barcha harakat-
lar shunga yo‘naltirildi. Ko‘p yillik 
izlanishlarning natijasida Abdurauf 
Fitratning bugungi kungacha o‘z 
axamiyatini yo‘qotmagan kontsept-
siyasi yuzaga keldi. Abdurauf Fitrat 
yoshlarni musiqiy didini tarbiyalash-
da asos zamin etib MAQOMLARni 
belgilab berdi [6]. 

Umuman olganda, jadidlar to-
monidan ilgari surilgan g‘oyalar av-

valambor amaliyotga yo‘naltirilgan 
bo‘lib, har bir fikr amaliy natijalar-
da aks etdi. Maqomlarni targ‘ibot 
etish yo‘lida jadidlarning jonbozligi 
tufayli yangi bayoz to‘plamlari bos-
ma ravishda chop etilib, tez orada 
ommalashib ketdi (To‘ychi Hofizga 
mo‘ljallangan «Hadyai Xislat», 1910; 
«Bayozi yangi», 1911 va b.; Hamzaning 
10 qismdan iborat «Milliy ashulalar 
uchun milliy she’rlar», 1915 19; Sham-
suddin Xurshidning «Hurriyat me-
valari» qo‘shiq va marshlar to‘plami, 
1917 va b.) Milliy musiqani o‘rganish 
va yuksak namunalarini targ‘ibot 
etish g‘oyalari ilk musiqiy folьklor 
ekspeditsiyalarni uyushtirishda na-
moyon bo‘ldi. Jumladan 20-yillar-
ning boshlarida H.Zafariy, A.Fitrat 
rahbarligida Farg‘ona vodiysiga 
xamda Xorazmga ekspeditsiyalar 
uyushtirildi. Mazkur ekspeditsiyalar-
ning natijasida Elbek, G‘.Zafariylar 
xalq ko‘shiqlari to‘plamlarini chop 
etishdi. Garchand bu to‘plamlarda 
nota yozuvi bo‘lmasada, ular keyingi 
xarakatlarga turtki bo‘lib hizmat qil-
di (Xorazmda topilgan Tanbur chizi-
g‘i deb nom olgan nota yozuvi esa 
bugungi kunga qadar ilmiy ishlarda 
taxlil etilmoqda) [2]. 

Hamza Hakimzoda Niyoziy ham 
bastakor sifatida qo‘shiq janrida sa-
marali ijod kildi. Uning ijodi tufay-
li o‘zbek musiqasida tom ma'noda 
yangi ommaviy qo‘shiq janri yuzaga 
keldi. Mazkur janr yangi g‘oyalarni, 
mazmunlarni bayoni bilan ajralib 
turar edi. «Ishchilar uyg‘on», «Motam 
kuni», «Sayyora» , «Yasha, Turon», 
«Hoy ishchilar», «Biz, ishchimiz» shu-
lar jumlasidandir. Yangi mavzularni 
bayon etish yangi musiqiy uslublar-
ni qo‘llashni taqazo etdi. An’anaviy 



61 №03 2024

kuy rivoj uslu-
bi ko‘p ovozlilik 
imkoniyatlari bi-
lan boyidi. Shu 
qo‘shiqlar or-
qali o‘zbek mu-
siqasiga yangi 
– marsh, valьs 
kabi ommaviy 
janrlar kirib kel-
di. O‘zbek mu-
siqasini notaga 
olish masalasini 
ham A.Fitrat to-
monidan rus et-
nograf va musi-
qashunoslarini 
jalb etish orqali 
xal etildi. Bevo-
sita A.Fitratning 
raxnamoligida 
V.Uspenskiy to-
monidan ilk bor 
«Shashmaqom» 
turkumi (1923 
24), N.Mironov, Ye.Romanovskayalar 
tomonidan turli vohalarning mum-
toz kuy, ashula va qo‘shiqlari nota 
yozuviga tushurildi. Jadidlar g‘o-
ya sifatida ilgari surgan va amalga 
oshirgan ishlari keyinchalik o‘zbek 
xalq musiqa merosini to‘plash va il-
miy o‘rganish tizimiga asos soldi. 

Yangi davr musiqasini yaratishda 
ham jadidlarning ham nazariy ,xam 
amaliy faoliyati ko‘zga yaqqol tash-
lanadi. Yevropa madaniyati bilan 
tanish bo‘lgan jadidlar o‘zbek mu-
siqasini eskilik (yallachilik, bachalik) 
qoldiqlaridan tozalab professional 
sahnaga olib chiqishga xarakat qil-
ganlar. Ya’ni, musiqani san’at dara-
jasida tadqiq etganlar. Shunga ko‘ra 
davr matbuotida “Sano’i nafisa”- na-

fis san’atlarga ba-
g‘ishlangan ma-
qolalar nixoyatda 
ko‘p uchraydi [12]. 
Amaliyotda esa, 
azaldan bir ovozli 
bo‘lgan an’anaviy 
musiqa uslublarini 
ham bu yo‘nalish-
da rivojlantirishga 
da’vat etilgan. Ja-
didlarning jonboz-
ligi bilan musiqiy 
“to‘dalar” shakl-
lantirib , ommaviy 
kontsertlar uyush-
tirilgan. Xonanda 
va sozandalarning 
san'ati ham mat-
buotda , ham sah-
na vositasida keng 
omma orasida tar-
g‘ib qilingan [9]. 
Bu harakatlarning 
tadrijiy davomi 

1920-yillarga kelib, musiqali sahna 
asarlari yara¬tishda namoyon bo‘l-
di. O‘sha davr ta'biri bilan aytganda 
«milliy opera» yaratish muammosi 
ko‘ndalang qo‘yildi. Milliy matbuot 
sahifalarida Hamza, A.Fitrat opera 
librettolari ustida ish olib borayot-
ganliklari haqida ma'lumotlar be-
rib borildi [5]. G‘.Zafariy, Z.Said bu 
masalada jonbozlik ko‘rsatishdi. 
Jadidlarning maqsadlari – o‘zbek 
musiqasini sahna vositasi ila om-
malashtirish, shuningdek, yevro-
pa musiqa uslubida yaratilgan ya-
ngi asarlar orqali o‘zbek musiqasini 
dunyo madaniyati miqyosiga olib 
chiqishdan iborat bo‘ldi. Bu niyatlar 
qisman 1925 yilda Berlinda o‘zbekis-
tonlik o‘quvchilar tomo-nidan ijro 

YEVROPA 
MADANIYATI BILAN 
TANISH BO‘LGAN 
JADIDLAR O‘ZBEK 
MUSIQASINI 
ESKILIK 
QOLDIQLARIDAN 
TOZALAB 
PROFESSIONAL 
SAHNAGA OLIB 
CHIQISHGA 
XARAKAT 
QILGANLAR.



62

etilgan G‘.Zafariyning «Erk bolalari» 
musikali dramasi orqali amalga osh-
di. G‘ulom Zafariyning «Erk bolalari», 
«Tuyg‘unoy», «Binafsha» va ayniq-
sa, «Halima», asarlari o‘zbek musiqa 
madaniyatida musiqali drama ke-
yinchalik esa to‘laqonli opera janrla-
rini shakllanishida muhim omil bo‘l-
di. Kezi kelganda shuni ham alohida 
aytib o‘tish kerakki mazkur asarlar 
milliy tomoshabin tomonidan katta 
qiziqish bilan kutib olingan. 

Yangi g‘oyalar, yangi maqsad-
lar ularni amalga oshira oladigan 
mutaxassislarni yetishtirish ma-
salasini o‘rtaga tashladi. 1918-yilda 
Toshkentda ochilgan konservatori-
ya bu talablarni qoniqtira olmadi. 
Shuning uchun jadidlar musiqa so-
xasida ham yangi o‘quv tizimini ya-
ratish kabi muhim vazifani amalga 
oshirishga bel bog‘ladilar. 1918 yilda 
Toshkentda Munavvarqori boshchi-
ligida  tashkil etilgan «Xalq dorilfu-
nuni» qoshida Turkiston xalq kon-
servatoriyasining Eski shahar bo‘limi 
ochildi (1919). Bu dargohda maqom 
ijrochili bo‘yicha darslarni Abduso-
at Vahobov, Shorahim Shoumarov, 
Davlatoxun Qodirov, Maqsud Xo‘ja-
yev, Ismat Lutfullayev o‘tishsa, sol-
fedjio, musiqa nazariyasi kabi dars-
larni V. Uspenskiy, Ye.Romanovskaya, 
S.Enikeyevalar olib borishdi. 

O‘quv jarayonining bunday tash-
kil etilishida jadidlarning milliy qad-
riyatlarni saqlab qolgan xolda yev-
ropa bilimidan unumli foydalanish 
kabi yondashuvi aniq ko‘zga tashla-
nadi [6]. Toshkentda tashkil etilgan 
musiqa dargoxi o‘z samarasini ber-
gandan keyin, aynan shu shaklda 
1921 yilda A.Fitrat Buxoroda Sharq 
musiqa maktabini ochdi. 20-yillar-

ning oxiriga qadar Sharq musiqa 
maktablari butun O‘zbekiston bo‘-
yicha tizimli ravishda tashkil etildi. 
Mazkur maktablarda shakllangan 
o‘quv tizimi 1928-yilda Samarqand-
da ochilgan Musiqa va xoreografiya 
institutida yangi pog‘onaga ko‘taril-
di [8]. Yangi talablarga javob beradi-
gan mutaxasisslarni yetishtirishda 
jadidlar tomonidan yana bir qancha 
tashkiliy ishlar amalga oshirildi. Bu 
qatorda yosh xonanda va sozanda-
larni bilimlarini oshirish maqsadida 
Baku shahriga yuborish, katta yosh-
li ustozlar uchun esa nota yozuvini 
o‘rganish maqsadida Moskva kon-
servatoriyasida malaka oshirish sinf-
larini tashkil etilishini aytib o‘tish 
o‘rinlidir. 

Abdulla Avloniy, Behbudiy, Fit-
rat, G‘ulom Zafariy, Cho‘lpon, Ziyo 
Said kabi jadidchilik harakati bilan 
bog‘liq ma'rifatchilar musiqa ma-
salalariga jiddiy e’tibor berganlikla-
rini «Alanga», «Maorif va o‘qituvchi», 
«Er yuzi» (1935 dan «Guliston») jur-
nallari, shuningdek, rus, fors, turk 
tillaridagi nashrlarda e'lon etilgan 
maqolalaridan ilg‘ab olish mum-
kindir. Ular milliy musiqa ijodiyotni 
yevropacha taktli nota yozuviga tu-
shirish, fonografga yozib olish, umu-
minsoniy qadriyat sifatida e'tirof 
etilayotgan musiqiy merosni milliy 
asoslarga tayanib joriy etish masa-
lalarini keng ko‘lamda olib borishdi. 
Shundan e'tiboran o‘zbek musiqasi 
avvallari rasm bo‘lmagan, yangicha 
tamoyillar asosida o‘rganila bosh-
landi. Rahmon o‘g‘li Mulla Bekjon 
va Devonzoda Muhammad Yusuf 
Xarratovlarning “Xorazm musiqa ta-
rixchasi” kitobi o‘zbek musiqashu-
nosligida maqomshunoslik yo‘nali-



63 №03 2024

shini boshlab berdi [3]. A.Fitratning 
qalamiga mansub “O‘zbek klassik 
musiqasi va uning tarixi» asari o‘z-
bek musiqasining nazariy asoslarini 
tadqiq etilishida tamal toshini qo‘y-
di. Ayniqsa, asarning milliy ruh bilan 
sug‘orilgan o‘ziga xos til va uslubda 
bayon etilishi, keltirilgan ma’lumot-
larni o‘tmish va zamondosh olimlar-
ning asarlari bilan qiyosiy kuzatgan 
holda taqdim qilinishi musiqa ilmi-
da yangi sahifa ochdi [4]. 

Rahmon o‘g‘li Mulla Bekjon va 
Devonzoda Muhammad Yusuf Xar-
ratovlarning «Xorazm musiqa tarix-

chasi» (1925), A.Fitratning «O‘zbek 
klassik musiqasi va uning tarixi» 
(1927) kitoblari, A.Cho‘lpon, Z.Said va 
G‘.Zafariylarning matbuotda izchil 
chiqishlari milliy musiqashunoslik-
ning vujudga kelishiga asos solib, 
uning uslubiy yo‘nalishlarini belgi-
lab berdi. Bir so‘z bilan aytganda, ja-
did bobolarimizning faoliyati tufay-
li o‘zbek musiqashunosligi, o‘zbek 
musiqiy etnografiyasi, musiqiy man-
bashunoslik, milliy cholg‘ushunoslik, 
ijrochilik va kompozitorlik maktabla-
ri shakllanishiga zamin yaratildi. 

FOYDALANILGAN ADABIYOTLAR:

1. Ahmad Zaki Validiy Tо‘g‘on. «Xotiralar» Turkistonda mustaqillik va 
ozodlik uchun kurashlar tarixi. – Toshkent,2014. 

2. Bekjan Rahman о‘g‘li. О‘zbek notasi. // «Alanga jurnali», №3-4 1928. 
3. Mulla Bekjon Rahmon о‘g‘li, Muhammad Yusuf Devonzoda Xorazm 

musiqiy tarixchasi. – Moskva,1925. 
4. Zafariy G‘. Cholg‘umizni о‘limdan qutqaraylik. // «Maorif va о‘qituvchi», 

1925. №1. 
5. Zafariy G‘.О‘zbek musiqasi tо‘g‘risida. // «Alanga» jurnali,1930. 
6. Fitrat А. «О‘zbek musiqasi tо‘g‘risida». // «Alanga», 1928 
7. Fitrat А.Shashmaqom.// «Maorif va о‘qituvchi» jurnali, 1925. № 2 son 
8. Fitrat A. О‘zbek klassik musiqasi va uning tarixi. – 1927. 
9. Chо‘lpon. Bazm cholg‘u tо‘damiz. // «Maorif va о‘qituvchi», 1926. №6. 

№12. 10. Chо‘lpon. «Maskovdagi dram studiyamiz». //«Yer yuzi» jurnali, 1926. 
11. Chо‘lpon. «Ota-bola san’atkorlar”. //«Guliston» jurnali, 1936.



64

Annotatsiya. Mazkur maqola-
da atoqli rejissor, mashhur aktyor, 
mohirbenazir badiiy rahbar, Ber-
daq nomidagi davlat mukofoti 
sovrindori, O‘zbekiston xalq ar-
tisti, Qoraqalpog‘istonga xizmat 
ko‘rsatgan artist, professor Naji-
matdin Ansatbayev hayoti va ijodiy 
ishlarini yoritishga bag‘ishlangan. 
Unda san’atkorning kamol topishi, 
serqirra mehnat faoliyati hamda 
yaratgan ko‘rkam obrazlari, sahnal-
ashtirgan spektakllari haqida so‘z 
boradi.

Kalit so‘zlar: - teatr, spektakl, 
rejissor, aktyor, repertuar, drama-
turgiya

Аннотация. Данная статья 
посвящена освещению жиз-
ни и творчества известного ре-
жиссера, известного актера, ма-
стера-педагога, выдающегося 
художественного руководителя, 
лауреата государственной пре-
мии имени Бердака, народного 
артиста Узбекистана, художника, 
служившего Каракалпакстану, 
профессора Наджиматдина Ан-
сатбаева. В ней рассказывается 
о становлении художника, его 
трудолюбии, созданных им пре-
красных образах, поставленных 
им спектаклях.

Ключевые слова: - театр, 
спектакль, режиссер, актер, ре-
пертуар, драматургия.

Annotation. This article is ded-
icated to highlighting the life and 
creative works of the famous direc-
tor, famous actor, master teacher, 
outstanding art director, laureate 
of the state award named after Ber-
dak, People’s Artist of Uzbekistan, 
artist who served Karakalpakstan, 
professor Najimatdin Ansatbaev. It 
talks about the development of the 

NAJIMATDIN 
ANSATBAYEV VA 
QORAQALPOQ 
TEATRI

Paraxat MAMUTOV,

O‘zbekiston davlat 
konservatoriyasi Nukus 
filiali 
o‘qituvchisi,
san’atshunoslik fanlari 
bo‘yicha 
falsafa doktori (PhD)



65 №03 2024

Qoraqalpoq teatrlarining rivojla-
nish davri va ularda repertuar ma-
salasini tahlil qilar ekanmiz bunda 
albatta biz qoraqalpoq teatrlarida 
sahnalashtirilayotgan turli janrlarda-
gi spektakllar va rejissorlarning indi-
vidual uslublariga, zamonaviy teatr 
san’atida an’ana va yangi tendensi-
yalar, talqin, muammolar yechimi si-
fatida uslubiy tavsiyalarni o‘rganish-
ga, qoraqalpoq teatrida o‘ziga xos 
zamonaviy uslub yaratgan aktyor, 
rejissor N.Ansatbayevning ijodiy fao-
liyatiga murojaat qilamiz. 1966-yili 
musiqali drama bo‘limini tugatgan 
Najimatdin Ansatbayev, Dosbergen 
Ranov, Xojabergen Ayimbetov, Ajar 
Ansatbayevalar qoraqalpoq teatri-
ga kelib qo‘shildi. Teatrda Quvatboy 
Abdreymov, Najimatdin Ansatba-
yev, Reyimbay Tureniyazov singari 
rejissorlar o‘z usullarini yaratishdi. 
Ayniqsa, rejissor Najimatdin Ansat-
bayev o‘zining yangi g‘oyasi bilan 
sahnaga kirib keldi. Yangi davr ko‘z 
qarashi bilan spektakllar sahnalash-
tira boshlaydi. 

Ustoz rejissorimiz “Mehnat shuh-
rati”, “El-yurt hurmati”, “Do‘stlik” or-
denlari sovrindori, Berdaq nomidagi 
davlat mukofoti sohibi, “O‘zbekiston 
Respublikasi Mustaqilligiga 10 va 25 
yil”, “O‘zbekiston Respublikasi Konsti-
tutsiyasiga 25 yil” va “O‘zbekiston Res-
publikasi Mehnat faxriysi” ko‘krak- ni-
shonlari egasi sanaladi. 

Ansatbayev Najimatdin Ansatba-
yevich 1943-yil 23-dekabrda Qoraqal-
pog‘iston Respublikasi Kegeyli tuma-
ni B.Karimberdiyev nomidagi Shoq 
torang‘il qishlog‘ida dehqon oilasida 
tug‘ilgan. Onasi - Turimbetova Biybi-
jamal (1932-1993), og‘ir mashaqqatlar-
ni boshidan kechirgan otasi Yeshanov 
Ansatbay (1900-1964) qanday qilib 
bo‘lsa ham o‘g‘lini o‘qitib savodli qi-
lish niyatida yurdi. N.Ansatbayev 1950-
yil maktabga boradi va 1960-yili o‘rta 
maktabni bitirib, o‘z mehnat faoliyatini 
1960-yilda o‘sha vaqtdagi Stanislavskiy 
nomidagi Qoraqalpoq davlat musiqali 
drama va komediya teatrida aktyor-
likdan boshlagan. Uning teatrga qo‘y-
gan dastlabki qadamlaridan boshlab 
beminnat ustozlik qilgan Y.Mamutov 
shogirdini Toshkentga san’at institu-
tiga borib o‘qish niyatini ham qo‘llab 
quvvatlagan, oq yo‘l tilagan edi.

1961-1966-yillar A.N.Ostrovskiy no-
midagi Toshkent teatr va rassomlik 
san’at institutida ta’lim oldi. U Insti-
tutida tahsil olgan davr N.Ansatbayev 
uchun professional teatr san’atida 
kasb poydevorini qurish yillari bo‘ldi 
deyish mumkin. Qoraqalpog‘istonlik 
bir guruh talabalar – N.Ansatbayev,  
D.Ranov, A.Sharipov, T.Qo‘chqorov, 
Z.Abdumalikov, A.Ansatbayevalar ins-
titutda hukm surgan ijodiy muhitda 
toblanadilar. Aktyorlik mahorati sirlari-
ni sobiq ittifoq miqyosida e’tiborli bo‘l-
gan mutaxassislar M.A.Rubinshteyn, 
S.M.Gutmanovich, O‘zbekiston xalq 
artistlari A.Azimov, sahna nutqi so-
hasining buyuk namoyandasi pro-
fessor Nazira Aliyevalardan oladilar.                                                                             
Mehnatsevarlik, maqsad sari intilish-
da tinim bilmay ishlash N.Ansatbayev 
uchun xos xususiyat ekanligi, insti-
tutdan so‘ng teatr jamoasidagi fao-

artist, his hard work, the beauti-
ful images he created, and the 
plays he staged.

Key words: Theater, perfor-
mance, director, actor, reper-
toire, dramaturgy



66

liyatining dastlabki bosqichida yaq-
qol ko‘zga tashlandi. 1966-1973-yillar 
Berdaq nomidagi Qoraqalpoq davlat 
musiqali teatri aktyor sifatida faoliyat 
yuritadi. Yosh aktyor tez orada reper-
tuardagi turli janrlarga mansub asar-
larda qator ajoyib rollarni mahorat 
bilan ijro eta boshlaydi. Najimatdin 
kasbdoshlari orasida o‘z mehnatse-
varligi, kasbiga bo‘lgan o‘ta talabchan-
ligi va shijoatliligi bilan ajralib turadi. 
U ish faoliyati davomida O‘zbekiston 
miqyosida o‘tkazilgan tadbirlarning 
faol ishtirokchisi sifatida ko‘zga ko‘rin-
gan san’atkorlarning biriga aylandi va 
1969-yili Qoraqalpog‘istonga xizmat 
ko‘rsatgan artist faxriy unvoni bilan 

taqdirlangan. Yosh iste’dodli aktyor-
ning qalbidagi qaysar istak tug‘yon 
qila boshladi. U endi rejissorlik kasb 
sirlarini egallashga qaror qildi. Shu 
maqsadda N. Ansatbayev rejissura 
sohasiga qadam qo‘ydi. O‘tgan asr-
ning 70-yillariga kelib, qoraqalpoq 
adabiyoti bilan san’ati, asosan teatr 
katta muvaffaqiyatlar bilan rivojlana-
yotgan edi. Sababi, Qoraqalpog‘is-
tonning qaysi sohasini olib qaramay-
lik, hamma joyda yoshlar o‘zlarining 
yangi g‘oyalari bilan kirib kelayotgan 
edi. Progressiv yoshlar barcha sohada 
burilishlar qilayotgan edi. Yosh rejis-
sor N.Ansatbayevning tinimsiz meh-
natlari orqasida qoraqalpoq teatri Itti-

O‘ngdan birinchi O‘zbekiston va Qoraqalpog‘iston xalq artisti Yo‘ldosh 
Mamutov va Najimatdin Ansatbayev, 

o‘rtada “Navoiy Astrobodda” musiqali dramasining muallifi Inoyat 
Mahsumov, Rejissor Reyimbay To‘reniyazov va 

O‘zbekiston va Qoraqalpog‘iston xalq artisti Tursingul Qayipnazarova.



67 №03 2024

foq respublikalari orasida taniqli bo‘la 
boshladi. “Qaynona” (M.Shamxalov), 
“Otello” (V.Shekspir), “Abu Rayhon 
Beruniy” (T.Seytjanov), “Navoiy Ast-
robodda” (I.Maxsumov), “Tiklangan 
tuw” ??? (T.Jumamuratov), “Русские 
люди” (K.Simonov), “G‘arib ochiq” 
(A.Begimov, T.Allanazarov), “U dun-
yoga marhamat” (K.Rahmanov), “Oy 
tutilgan tunda” (M.Karim), “Olovli yil-
lar” (T.Jumamuratov), “Yaralangan 
yuraklar” (K.Rahmanov), “Suymagan-
ga suykalma” (S.Xodjaniyazov) singari 
tomoshabinlarni fikrlashga chaqira-
digan, estetik zavq bag‘ishlaydigan, 
rejissor topilmalariga boy spektakllar 
dunyoga keldi. 

Aktyorlarning potensial kuchi va 
imkoniyatlarini to‘g‘ri baholab ish olib 
bordi. Aktyorlik mahoratiga e’tibor ber-
di. Bu katta ko‘lamli asarlarni sahna-
lashtirgan rejissor N.Ansatbayevning 
teatr san’atida yaratgan yangicha 
usul va uslublar kuchining samara-

sidir. N.Ansatbayevning tinimsiz olib 
borgan izlanishlari tufayli drama-
turglar bilan teatr, teatr bilan tomo-
shabinlar o‘zaro ijodiy an’analar ijo-
biy yo‘lga qo‘yila boshladi. U aktyorlik 
va rejissorlik ijodi davomida Alisher 
Navoiy, Mamanbiy, Ma’mun shoh, 
Berdaq kabi tarixiy siymolar obraz-
larini yaratgani buning misoli. Hatto 
ustoz T.Bayandiyev va B.Sayfullayevlar 
N.Ansatbayev haqida yozgan kitobi-
da “Qoraqalpoq sahnasining Berdaq 
shoiri” deb nom bergan edi. Mana 
shunday tashkil etilib taraqqiy topgan 
teatrdagi ijodiy jarayonlarning o‘ziga 
xos shakllanishida N.Ansatbayevning 
tutgan o‘rni alohida ahamiyatga ega.

Shuni alohida ta’-
kidlash zarur, O‘zbe-
kiston Respublikasi 
Prezidenti Shavkat 
Mirziyoyevning 2022-
yil 26-avgust kungi 
Qoraqalpog‘istonga 
tashrifi – Mustaqilligi-
mizning 31 yillik bay-
rami arafasida bo‘ldi 
va Qoraqalpog‘iston-
ga yangi hayot nafasi, 
baxt-saodat sharafi, 
farovonlik bunyodkor-
lik ruhini olib keladi. 

Bu galgi tashrifda 
Prezidentimiz Qora-
qalpog‘iston Respub-
likasi Jo‘qorg‘i Ken-
gesining navbatdan 

tashqari o‘ttiz to‘rtinchi sessiyasida 
ishtirok qilib, o‘z so‘zida “Inson qadri 
uchun” ezgu tamoyili asosidagi tub 
islohotlar Qoraqalpog‘istonning har 
bir shahar va tumani, qishloq va ovu-
li, har bir xonadoniga kirib borishini 
ta’minlash asosiy maqsadlardan biri 



68

qalpog‘istonliklar Prezidentimiz atro-
figa yanada mahkam jipslashib, shu 
Vatan butunligi, yagonaligini chuqur 
anglagan holda uning baxtli kelajagi 
uchun sadoqat va fidoyilik bilan olg‘a 
intiladilar” deydi O‘zbekiston Respub-
likasi Oliy Majlisi Senati a’zosi Guliston 
Annaqilicheva.

ekanini ta’kidladi. “Davlatimiz rahba-
rining Qoraqalpog‘istonga tashrifi 
va Qoraqalpog‘iston istiqboli uchun 
olib borilayotgan katta bunyodkor-
liklar xalqimizni yanada og‘izbirchi-
lik, hamjihatlikka, tinch-osoyishta 
hayotning qadriga yetish do‘stlik va 
birodarlikka ruhlantirmoqda. Qora-

Shuningdek, Mazkur sessiyasida 
O‘zbekiston xalq artisti Najimatdin 
Ansatbayev so‘zga chiqib: “Qoraqal-
poq va o‘zbek xalqlari orasini ajratib 
bo‘lmaydi. Bular o‘zaro tug‘ishgan 
xalqlar. Bir odamning bir qo‘li o‘zbek 
bo‘lsa, bir qo‘li qoraqalpoq” Hurmatli 
Prezident, Siz 2016-yil 10-noyabr kuni 
Qoraqalpog‘iston Respublikasi Shu-
manay tumanida bo‘lib o‘tgan say-
lovoldi uchrashuvida: “Men nafaqat 
o‘zbek xalqining, balki qoraqalpoq 
xalqining ham farzandiman!”, deb 
ta’kidlagan edingiz va qoraqalpoq, 

o‘zbek adabiyotining yorqin vakili, 
O‘zbekiston va Qoraqalpog‘iston xalq 
shoiri, O‘zbekiston Qahramoni Ibro-
yim Yusupovning ijodiga to‘xtalib o‘t-
gan edingiz! Men ham shoirning qa-
lamiga tegishli bo‘lgan: 

“Ózbekti óz aǵǵam yetken, 
Ulli baxıt inam yetken, 
Bir qazanda as demletken 
Bawır basqan tuwısqanlıq.” - de-

gan misralarini takrorlamoqchiman. 
 Ustoz rejissor, 31 yoshida Xalq ar-

tisti unvonini olgan Najimatdin An-
satbayev Qoraqalpog‘iston xalqi no-



69 №03 2024

midan Hurmatli Prezidentimizga 
minnatdorchilik bildirdi. Ayniqsa, shu 
millatning yuragidagi ahdlari, hayoti-
dagi orzu-umid uchqunlari, matona-
ti va yurtiga sadoqatini o‘z so‘zlarida 
xalqchil namoyon etgan. Bugungi 
kunda davlatchilik ildizlarida qo‘sh-
li tomir otgan o‘zbek va qoraqalpoq 
xalqi “Yangi O‘zbekiston”ni, uning ba-
robarida “Yangi Qoraqalpog‘iston”ni 
bunyod etish yo‘lida birlashib, kelajak 
avlod, uning kelajagi va kamol topish-
lari uchun munosib hissa qo‘shishni 
maqsad qilgan. Yangi O‘zbekistonni 
barpo etish yo‘lida amalga oshirila-
yotgan islohotlarga qo‘shgan mu-
nosib hissasi, xalqimizning ilmiy-in-
tellektual salohiyati va ma’naviyatini 
yuksaltirish, ta’lim, madaniyat, adabi-
yot, san’at sohalari hamda ommaviy 
axborot vositalarini rivojlantirish bo-
rasida erishayotgan yuksak natija-
lari, Vatanimiz mustaqilligini mus-
tahkamlash, jamiyatda tinchlik va 
totuvlik, ijtimoiy-ma’naviy barqaror-
likni ta’minlash, yosh avlodni yuksak 
g‘oyalar ruhida sog‘lom va barkamol 
etib tarbiyalashga qo‘shgan ulkan 
hissasi hamda jamoat ishlaridagi ko‘p 
yillik samarali mehnatlarini inobat-
ga olib, Mustaqilligimizning 31 yillik 
bayrami arafasida O‘zbekiston davlat 
san’at va madaniyat instituti Nukus fi-
liali professori Najimatdin Ansatbayev 
“Do‘stlik” ordeni bilan mukofotlandi.

Prezident Shavkat Mirziyoyev hu-
dudlar rivoji va aholi hayoti bilan ta-
nishish maqsadida 2023-yil 30-mart 
kungi Qoraqalpog‘iston Respubli-
kasiga tashrifi qoraqalpoq san’at va 
madaniyat sohasi vakillari uchun tari-
xiy kun bo‘lib qoldi. Tashrif davomida 
davlatimiz rahbarining Berdaq no-
midagi Qoraqalpoq davlat akademik 

musiqali teatrida o‘tkazilgan millatla-
raro totuvlikka bag‘ishlangan mada-
niy tadbirda ishtirok etishi katta tarixiy 
muhim voqea bo‘ldi. Qariyb yuz yillik 
tarixga ega, 2017-yil akademik teatr 
maqomi berilgan Berdaq nomidagi 
Qoraqalpoq davlat akademik musi-
qali teatri san’at rivojida, yoshlar tar-
biyasi va aholining madaniy hayotida 
munosib o‘ringa ega. Davlatimiz rah-
bari bu yerda yoshullilar, san’at sohasi 
vakillari bilan birga badiiy dasturni to-
mosha qildi. Ular orasida ustoz rejissor 
N.Ansatbayev ham bor edi.

O‘zbek va qoraqalpoqlar ikki tilli 
bir el. Asrlar davomida birga yashab, 
do‘st, qarindosh bo‘lib, bir xalqqa ay-
lanib ketgan. Ular bugun mamlaka-
timiz tinchligi va taraqqiyoti yo‘lida 
hamjihat. Bu nafaqat sahnada, balki 
hayotimizda ham o‘z ifodasini top-
moqda.

Prezidentimizning shu yerda qo-
raqalpog‘istonlik ijodkorlar, mada-
niyat sohasi vakillari bilan muloqot 
qilishi hamda badiiy dasturni yuqori 
baholab, Ajiniyaz va Berdaq bobola-
rimizning 200 yillik yubiley kechala-
rini belgilash va ushbu qadriyatlarni 
ulug‘lovchi asarlarni ko‘proq qo‘yish, 
gastrollarga chiqib, yoshlarni teatrga 
qaytarish, madaniyatni boyitish mu-
himligini ta’kidlashi va eng muhimi 
qoraqalpoq san’ati va madaniyatini 
rivojlantirish hamda qo‘llab-quvvat-
lash maqsadida maxsus fond tashkil 
qilish bo‘yicha aytgan fikrlari, ayniq-
sa “Madaniyat-Qoraqalpog‘istondan 
boshlanadi”, degan so‘zlari barcha 
soha vakillarini quvontirdi. Berdaq no-
midagi Qoraqalpoq davlat akademik 
musiqali teatrida olib borilayotgan 
ijodiy jarayonlarni o‘rganish orqali biz 
mazkur teatrlar repertuari, spektakl-



70

lardagi ijodiy uslublar, aktyorlar ijrosi-
dagi o‘ziga xoslik, rejissura, senografi-
ya masalalari yechimida asos bo‘lgan 
N.Ansatbayevning ijodiga to‘qtalib 

o‘tdik va milliy tiklanish jarayonidagi 
qoraqalpoq teatrlarida sahnalashti-
rilgan spektakllarning nazariy-taxliliy 
umumlashmasi aks ettirildi. 

FOYDALANILGAN ADABIYOTLAR:

1.	 Mirziyoyev Sh.M. Adabiyot va san’at, madaniyatni rivojlantirish – xalqimiz 
ma’naviy olamini yuksaltirishning mustahkam poydevoridir // O‘zbekiston 
ijodkor ziyolilari vakillari bilan uchrashuvdagi ma’ruzasi. Xalq so‘zi. 2017-yil 
4-avgust.

2.	 Prezident Shavkat Mirziyoyevning 2023-yil 30-mart kungi 
Qoraqalpog‘iston Respublikasiga bo‘lgan tashrifi. https://president.uz/uz/lists/
view/6103 

3.		  Bayandiyev T. Qoraqalpoq teatri tarixi. – Toshkent: O‘zDSI 
bosmaxonasi, 2011.

4.	 Bayandiyev T. Sayfullayev B. Qoroqalpoq sahnasining Berdaq shoiri.  – 
Toshkent, 2014.

5.	 Mamutov P. A. Раздел 2. Театральное искусство Section 2. Theatre arts 
//European Journal of Arts. – 2022. – №. 2. – С. 32-35.

6.	 Mamutov P.A Aktyor va rejissor Najimatdin Ansatbaev. Monografiya. – 
Nukus: Print darxan., 2023. – 202 b.

7.	 Mamutov P.A Qoraqalpoq teatrining ajdodlar siymolarini 
gavdalantiruvchisi // Teatr №1. -Toshkent, 2019.-b.36-38.

98

FOYDALANILGAN ADABIYOTLAR

1. Azizov O. Tilshunoslikka kirish. ‒ Toshkent: Fan, 1996.
2. Begmatov E. Hozirgi o‘zbek adabiy tilining leksik qatlamlari. – Toshkent: 

Fan, 1985.
3.  Nurmonov A. Tanlangan asarlar. 1-jild. –T.: Akademnashr, 2012.
4. Saidxonov M.  Aloqa-aralashuv va imo-ishoralar. –T.: Fan, 2008.
5. Safarov SH. Pragmalingvistika. - Toshkent: O‘zbekiston Milliy ensiklope-

diyasi, 2008.
6. Серл Дж.Р. Классификация иллокутивных актов // Новое в 

зарубежной лингвистике. Вып. 17: Теория речевых актов. – М., 1986. 
7. Остин Дж.Л. Слово как действие // Новое в зарубежной лингвистике. 

Вып. 17: Теория речевых актов. – М., 1986. 
8. Hakimov M. O‘zbek tilida matnning pragmatik talqini: Filol. fan. dokt. ... 

diss. – Toshkent, 2011.  
9.  Qurbonova M. Bolalarga xos nutqiy akt turlarining pragmalingivistik 

tahlili // Xorijiy filologiya. – Samarqand, 2016. 4-son. 
10.  Erkin A’zam. Pakananing oshiq ko‘ngli. Kinoqissa. – T., 2001. 
11.  Erkin A’zam. Anoyining jaydari olmasi. Kinoqissa. – T., 2001. 

96



71 №03 2024

REJISSURADAGI   
YANGI 
IJODIY
IZLANISHLAR
(REJISSYOR
AHMADULLO NIYOZOVNING
IJODIY FAOLIYATI
MISOLIDA)  

Yoqub OSTONOYEV,

Mustaqil tadqiqotchi

Annotatsiya. Ushbu maqolada 
Samarqand viloyati Kattaqо‘rg‘on 
teatrda  aktyorlik va rejissyorlik 
borasida mehnat faoliyatini olib 
borgan Ahmadullo Niyozov haqi-
da sо‘z yuritiladi. Teatr san’atining, 
sahna san’atining mashaqqatlari, 
aktyorlik mahorati, rejissyorning 
zaxmatlari maqolada о‘z aksini 
topgan. 

Kalit sо‘zlar: teatr, rejissyor, 
aktyor, yozuvchi, repertuar, an’ana, 
pesa, dramaturgiya.

Аннотация. В данной статье 
рассматривается творческая де-
ятельность Ахмадулло Ниязова 
– актёра и режиссёра Каттакур-
ганского театра Самаркандской 
области. Исследуются особен-
ности театрального искусства, 
сценического искусства, актер-
ского мастерства, режиссерских 
поисков.

Ключевые слова: театр, ре-
жиссер, актер, писатель, репер-
туар, традиция, пьеса, драматур-
гия.

Annotation. This article talks 
about Akhmadullo Niyazov, who 
worked as an actor and director 
at the Kattakorgan Theater in the 
Samarkand region. The article re-
flects the difficulties of theatrical 
art, performing arts, acting, and 
directorial efforts.

Key words: theater, director, 
actor, writer, repertoire, tradition, 
profession, dramaturgy.



72

Inson ma’naviy olamini yuksalti-
rishda, ong va tafakkurini teranlash-
tirishda teatr san’atining о‘rni beqi-
yos. Zero, san’at odamlarni ezgulikka 
chorlaydi, yaxshilikka undaydi, eng 
gо‘zal his-tuyg‘ularni in’om etadi. 
Teatr shunchaki oddiy tomoshaxo-
na emas, balki tarbiya, madaniyat, 
ma’naviyat va ma’rifat maskanidir. 
О‘zbekistonda asrlar osha yashab 
kelayotgan tomosha-san’ati an’ana-
larini о‘rganish, boyitish va targ‘ib 
qilish, teatr san’atini har tomonlama 
rivojlantirish, moddiy-texnik negizi-
ni yanada mustahkamlash, mam-
lakatimizda amalga oshirilayotgan 
ma’naviy-ma’rifiy islohotlarda teatr 
arboblarining faol ishtirokini ta’min-
lash, milliy va umumbashariy qad-
riyatlarni tarannum etuvchi badiiy 
barkamol sahna asarlari yaratish bu-
gungi kunning dolzarb masalalari-
dan biridir. 

Teatr san’ati ma’naviyatning yuk-
salishida qudratli vositalardan   biri   
sifatida   Kattaqо‘rg‘on  teatri  bugun-
gi   kunda   nafaqat  Kattaqо‘rg‘on   
shahri,  balki  Samarqand   viloyati,  
qо‘shni   Navoiy   viloyatlarining  sha-
har   va   tumanlarida,   uzoq   qish-
loqlarda   ma’naviy-ma’rifiy    uchra-
shuvlar,   ijodiy   muloqotlar   о‘tkazib,   
spektakllar   namoyish  etib,   aholini   
ayniqsa,   yoshlarni   ma’naviy   ehti-
yojlarini   qondirishga    astoydil xiz-
mat qilmoqda.

Mamlakatimiz Mustaqillikka 
erishgach hamma jabhalarda izla-
nish, intilish, yangilanish madaniy, 
ma’naviy-ma’rifiy islohatlar olib bo-
rilmoqdaki, teatr san’ati ham bosh-
qa ma’naviyatga dahldor sohalar bi-
lan birgalikda xalq ayniqsa yoshlar 
ma’naviyatini boyitadigan, ularda 

milliy ong, milliy g‘urur, vatanpar-
varlik tuyg‘ularini kuchaytirishga 
qaratilgan asarlar sahnalashtirish, 
zamonaviy mavzudagi spektakllarni 
kо‘paytirish, ularda jamiyatimiz rivo-
jiga xalaqit beradigan illatlarni siqib 
chiqarish, sog‘lom turmush tarzini 
barqaror qilish masalalariga aso-
siy e’tibor qaratilmoqda. Teatrlarda 
bunday tarbiyaviy jarayonga xizmat 
qiladigan munosib asarlar sahna-
lashtirishga, intilish kuchayib boradi. 
Bu jarayonni о‘tashda rejissurada ya-
ngicha talqin, yangicha uslub kerak 
bо‘la boshladi.

Bu borada О‘zbekiston davlat 
san’at va madaniyat institutini rejis-
sura bо‘limida о‘qiyotgan bitiruvchi-
larga e’tibor qaratildi. Institutni oxirgi 
kursida о‘qiyotgan bо‘lg‘usi rejissyor-
larni amaliyotini о‘tkazilishi, О‘zbekis-
ton Respublikasi Madaniyat vazirligi 
tomonidan nazoratga olinib, ularga 
teatrlarda  sahnalashtirish uchun 
zamonaviy mavzularda pyesalar tav-
siya qilingan bо‘lib, bu borada ijodiy, 
tashkiliy jarayon kuchaytirildi, kerak 
joylarga maslahatchi sifatida teatr-
shunoslar yuborilishi kо‘zda tutildi. 

Shu maqsadda rejissyor Ahma-
dullo Niyozov Kattaqо‘rg‘on teatriga 
yuboriladi. Jamoa a’zolari teatrning 
asoschisi Abdulhamid Majidiyning 
nabirasi bо‘lgan yosh rejissyorni qu-
choq ochib kutib oladi. Ahmadullo 
jamoa bilan tanishib, taniqli drama-
turg Hayitmat Rasul qalamiga man-
sub zamonaviy dolzarb mavzudagi 
“Qora vabo” nomli dramasini sahna-
lashtirishga kirishadi.

Teatr jamoasi bilan yangi yо‘na-
lishda ishlash oson kechmadi. Chun-
ki jamoa an’anaviy yо‘lda asar sah-
nalashtirib yurgan edi. Aktyorlarga 



73 №03 2024

yangicha talqinni singdirish uchun 
mahoratli rejissyor ter tо‘kib ish olib 
bordi. 

Rejissyor dramaturg Hayitmat 
Rasul bilan ijodiy ish olib borib, pyesa-
ga bir muncha о‘zgartirishlar kiritadi, 
sо‘zlar qisqartirilib, voqealar harakat-
ga kо‘chiriladi. Bu jarayon dramaturg 
ijodida ham yangilik bо‘ladi. 

Pyesada Ota, Ona, О‘g‘il, Kelin, 
Tabiblardan iborat beshta timso-
liy ishtirokchilar qatnashadi. Ularni 
ismlari yо‘q. Farishta, Kasofat, Qiz, 
shaytonlar xayoliy personajlar bо‘lib, 
bir oila misolida kо‘plab oilalarning 
fojeasi kо‘rsatiladi. Giyohvandlik in-
son bolasini kushandasi, о‘z domi-
ga barchani tortadi. Asar shartli ifo-
da asosiga qurilgan bо‘lib, rejissyor 
Ahmadillo Niyozov asar mohiyatini 
ochuvchi omillardan unumli foyda-
lanadi. Bu borada rejissyorning ras-
som Noila Karayeva bilan hamkorligi 
tufayli ajoyib sahna bezaklari yuzaga 
keladi. Noila Karayevadan bu haq-
da sо‘raganimizda “Men anchadan 
beri murakkab va oddiylikka quril-
gan timsoliy sahna bezaklarini ish-
lashni orzu qilib yurar edim. Men 
kutgan spektakl yuzaga kelayotga-
nidan juda quvonib ketdim. Ahma-
dillo bilan hamfikr bо‘lib shunday 
ssenografiya ishladikki, u asar yechi-
mini topilishiga katta yordam berdi. 
Tomoshabin kо‘z о‘ngida mahobatli 
yer kurrasi, zamin nurash arafasida 
bо‘lib kо‘rinadi, diniy timsollar bosil-
gan oltita ruhoniy oldinda saf torta-
di. Bu holat giyohvandlik  dunyoni 
xarob qilib, odamlarni dini, millatiga 
qaramay о‘z domiga tortishi kо‘zda 
tutilgan edi. Men bilan birga rassom 
Zokirjon Qobilov rejissyor maslahati 
asosida spektaklni sahnaviy uyg‘un-

likda maskaniy yechimga olib keldik” 
[Sahnalashtiruvchi rassom Noila Ka-
rayeva bilan bо‘lgan suhbatdan lav-
ha]  deb g‘urur bilan sо‘zlab berdi. 

Spektakl butun jamoani ruhlan-
tirdi. О‘sha vaqtdagi bosh rejissyor 
Ibrohim Nurmonov spektaklga badi-
iy rahbarlik qildi. Poytaxtdan kelgan 
mutaxassislar ham о‘z maslahatlari 
bilan spektaklni teran chiqishiga his-
salarini qо‘shdilar. Natijada spektakl 
festivalda О‘zbek Milliy akademik 
drama teatrida birinchi bо‘lib na-
moyish etildi va tomoshabinlar ham, 
mutaxassislar ham spektakl yangi 
uslubda sahnalashtirilganligini, dol-
zarb mavzu bо‘lgan giyohvandlik ba-
losi dunyoni xavfga solayotganligini 
badiiy vositalar orqali namoyish et-
ganligi uchun yosh rejissyorning bi-
rinchi ishini yuqori baholashdi.

Festival yakuniga kо‘ra Katta-
qо‘rg‘on teatrining Hayitmat Rasul 
qalamiga mansub “Qora vabo” spek-
takli bira tо‘la uchta: “Eng yaxshi re-
jissyorlik ishi uchun”, “Eng yaxshi 
rassomlik ishi uchun” va “Eng yaxshi 
spektakl uchun” mukofotlariga sazo-
vor bо‘ldi. Spektakl asosan teatrshu-
nos olimlar, mutaxassislar va keng 
jamoatchilikka manzur bо‘ldi.

Festivaldan keyin spektakl haqi-
da atoqli teatrshunos olim, professor 
Sotimboy Tursunboyev “Teatr” jurna-
lida bosilgan “Hayqiriq” nomli taqri-
zida spektakl ijodkorlarini katta yu-
tuqqa erishganligini qoniqish bilan 
ta’riflaydi.

“Kо‘rik-festival spektakllari man-
zarasi kо‘z о‘ngimizda namoyon 
bо‘lganda beixtiyor kishi xayolini 
A.Majidiy nomidagi Kattaqо‘rg‘on 
teatrining “Qora vabo” spektak-
li chulg‘ab oladi. Birinchi bо‘lib na-



74

moyish etilgan bu spektakl shun-
day bayramona kayfiyat tug‘dirdiki, 
festivalning boshqa kunlarida ham 
kо‘tarinki ruh baxsh etib turdi. Teatr 
shaydolari qalbida mamnunlik va 
hatto g‘ururlanish hissini uyg‘otdi.” 
[5, 202- bet.] 

Muallif bu mamnunligini yana 
shunday ifodalaydi: “...Rejissyor bilan 
bezakchi mussavirlar Noila Karayeva, 
Zokir Qobilovlarning ajib bir uyg‘un-
likda makoniy yechim topganligidan 
hayratga tushmay iloj yо‘q. Bezak va 
makoniy yechim ifodalarining qim-
mati ularning jonliligi, dinamikasi, 
ya’ni sahnada kechmish hatti-ha-
rakatlari rivojiga ta’sir kо‘rsatishida-
dir. Bu xira nur ostida qad kо‘targan 
mayus qoyaliklar, uzoq-uzoqlardan 
dasht uzra qad kо‘targan tog‘lik kо‘ri-
nishlarida ham sezilib turadi. Axir, 
bu og‘ular о‘sha qoyaliklar uzra turli 
yurtlarga yо‘l olmayaptimi degan ha-
dik va о‘ylar kishi e’tiborini chulg‘ab 
turgandek bо‘ladi. 

Rejissyorning badiiy didiga be-
zakchi didining mos tushishi va us-
tiga-ustak ikkovining ham iste’dodli 
bо‘lishi muvaffaqiyatning kafolati 
bо‘lishi mumkin ekan. “Qora vabo”da 
shunday baxtli tasodifga duch kel-
dik” deb spektaklda rejissyor va 
rassomlarning yutuqlari nimada 
ekanligini yorqin kо‘rsatib beradi va 
maqola sо‘ngida “Qora vabo” spek-
takli Kattaqо‘rg‘on teatri jamoasi, 
xususan teatr bosh rejissyori О‘zbe-
kistonda xizmat kо‘rsatgan san’at 
arbobi Ibrohim Nurmonov, raqslar-
ni sahnalashtiruvchi Svetlana Mo-
chalova, musiqa tanlovchi Bekpо‘lat 
Rustamov, maslahatchi teatrshunos 
Esonboy О‘rinovlarning hamkorlikda 
yaratgan asari e’tiborga loyiqdir” deb 

hurmatli ustozimiz bu asarga о‘zi-
ning samimiy munosabatini bildirib 
spektaklni “Hayqiriq dramasi” deb 
ataydi. [5, 203-bet]

Bu spektakl yosh rejissyor va 
butun jamoaning haqiqiy izlanishi 
mevasi deyishimiz mumkin. Chunki 
yosh rejissyorning izlanishlari teatr 
jamoasini yangi ufqlarga chorlashi-
ga ishonch bilan qaraydilar.

Darhaqiqat jamoa bu yutuqdan 
ruhlanib yangi ufqlarni kо‘zlaydi. Ke-
lasi yili о‘tkazilgan yosh rejissyorlar-
ning “Debyut-2005” 1- Respublika 
kо‘rik-festivalida Ahmadullo Niyozov 
о‘z iqtidorini namoyish etdi. Turk yo-
zuvchisi Aziz Nesinning “Uch darba-
dari” asari asosida sahnalashtirgan 
“Mirshab, qaroqchi, ayg‘oqchi” spek-
takli plastik yechimi bilan tomosha-
binlarni maftun etdi va festivalning 
nufuzli mukofotiga sazovor bо‘ladi.

Asarni Ahmadullo Niyozovning 
о‘zi tarjima qilgan. Sahnalashtiruvchi 
musavvir Zokirjon Qobilov spektakl-
ga mos sahna bezaklarini topgan. 

Mirshab rolida Qilich Ibragimov, 
Qaroqchi rolida Habibullo Abdulla-
yev, Ayg‘oqchi rolida Anvar Qarshi-
boyevlar ijro etishib turli xarakterga 
ega ekanliklarini kо‘rsatishdi. Tragi-
komediya janrida sahnalashtirilgan 
bu spektakl tomoshabinlar va mu-
taxassislar e’tiborini tortdi. Chun-
ki rejissyor izlanishni davom ettirib 
hatti-harakat asosida asar g‘oyasini 
uyg‘unlikda kо‘rsata olganligi bilan 
ajralib turadi.

Ahmadullo Niyozov Ibrohim Nur-
monov vafotidan keyin 2007-yildan 
hozirgi kunga qadar teatrda bosh 
rejissyor lavozimda ishlab kelmoqda.       

Teatrda shu yillarda bir necha 
asarlar sahnalashtirdi. Mahalliy dra-



75 №03 2024

maturg Asror Jо‘rayevning “Susam-
bil”, Fransuz dramaturgi J.Puarening 
“Yolg‘onning umri”,  A.P.Chexovning 
“Ayiq” asarlarini sahnalashtirib о‘z 
izlanishlarini davom ettirmoqda. 
“О‘zbekteatr” birlashmasining umid-
li rejissyor Ahmadullo Niyozov 2009-
yili Moskva teatrlarida malaka oshi-
rishga yuborildi. Chexov nomidagi 
Xalqaro teatr festivalida rus va bosh-
qa xalqlar spektakllarini kо‘rib, turli 
teatrlarning rejissura, aktyorlik san’a-
tidagi ilg‘or tomonlarini olib qaytdi. 
Bu yosh rejissyorga yaxshi imkoniyat 
yaratilganiga qaramay 6-7 yil ichida 

5 ta asar sahnalashtirganligini ta’kid-
lashimiz mumkin.

Ahmadullo Niyozovning Katta-
qо‘rg‘on teatridagi faoliyati о‘zi uchun 
ham ayniqsa, jamoa uchun ham iz-
lanish bо‘ldi. Jamoada aktyorlarning 
ijro mahoratini takomillashishiga  ya-
ngicha yо‘nalishda  ishlashlariga  eri-
shildi.

Bir sо‘z bilan aytganda, yosh re-
jissyor bilan birga jamoaga yangi ijo-
diy havo kirib kelganligini ta’kidlashi-
miz lozim. Lekin bu jarayon qancha 
davom etadi, buni vaqt kо‘rsatadi, 
albatta.

FOYDALANILGAN ADABIYOTLAR:

1.	 Azizov T. Mening rejissyorlik ishlarim. –T.: Akademnashr, 2010.-  271 b.
2.	 Исаева К. Роль. Актёр. Режиссер. - M.: Искусство, 1975. - 175 с.
3.	 Rizayev O. Nabi Rahimov. Ijodiy portret. - T.: G‘.G‘ulom nomidagi  

adabiyot  va san’at nashriyoti, 1997.- 203 b.
4.	 Rizayev SH. Sahna ma’naviyati. – T.: Ma’naviyat, 2000. – 175 b.
5.	 S.Tursunbayev “Hayqiriq” taqriz “О‘zbek teatri sarhadlari” qо‘llanma 

202-205- b.
6.	 Qodirov M. Sahnamiz lochinlari. - T.: G‘.G‘ulom nomidagi  adabiyot  va 

san’at nashriyoti,	 1986. – 204 b.

98

FOYDALANILGAN ADABIYOTLAR

1. Azizov O. Tilshunoslikka kirish. ‒ Toshkent: Fan, 1996.
2. Begmatov E. Hozirgi o‘zbek adabiy tilining leksik qatlamlari. – Toshkent: 

Fan, 1985.
3.  Nurmonov A. Tanlangan asarlar. 1-jild. –T.: Akademnashr, 2012.
4. Saidxonov M.  Aloqa-aralashuv va imo-ishoralar. –T.: Fan, 2008.
5. Safarov SH. Pragmalingvistika. - Toshkent: O‘zbekiston Milliy ensiklope-

diyasi, 2008.
6. Серл Дж.Р. Классификация иллокутивных актов // Новое в 

зарубежной лингвистике. Вып. 17: Теория речевых актов. – М., 1986. 
7. Остин Дж.Л. Слово как действие // Новое в зарубежной лингвистике. 

Вып. 17: Теория речевых актов. – М., 1986. 
8. Hakimov M. O‘zbek tilida matnning pragmatik talqini: Filol. fan. dokt. ... 

diss. – Toshkent, 2011.  
9.  Qurbonova M. Bolalarga xos nutqiy akt turlarining pragmalingivistik 

tahlili // Xorijiy filologiya. – Samarqand, 2016. 4-son. 
10.  Erkin A’zam. Pakananing oshiq ko‘ngli. Kinoqissa. – T., 2001. 
11.  Erkin A’zam. Anoyining jaydari olmasi. Kinoqissa. – T., 2001. 

96



76

КАРАКАЛПАКСКОЕ 
ТРАДИЦИОННОЕ 
МУЗЫКАЛЬНОЕ 
НАСЛЕДИЕ
Шахида БЕРДИХАНОВА, 

и.о. доцента 
государственной 
консерватории 
Узбекистана

Аннотация. Традиционная 
музыка народов Центральной 
Азии имеет богатое своеобразие 
региональных и локальных сти-
лей с неповторимой палитрой 
выразительных возможностей и 
исполнительских приемов, пе-
редававшихся из уст в уста, от 
поколения к поколению, наря-
ду которых, особую значимость 
представляет каракалпакское 
музыкальное наследие. Данная 
статья посвящена специфике ос-
новных традиционной музыки. 
жанровых составляющих кара-
калпакской. 

Ключевые слова: традици-
онная музыка, каракалпакские 
дастаны, вокальная музыка, бах-
сы, жырау. 

Музыкальная культура каракал-
паков одна из древнейших в Цен-
тральной Азии. Каракалпакский на-
род на протяжении многих веков 
создал поистине удивительные, не-
повторимые и самобытные сокро-
вища, составляющие фундамент его 
духовной культуры воплощенные в 
традиционном музыкальном насле-
дии представленной прежде всего 
в эпических сказаниях - дастанах, в 
искусстве певцов-сказителей жы-
рау и бахсы (бақсы), разнообразных 
жанрах песенного и танцевально-
го творчества, а также в инструмен-
тальных мелодиях и наигрышах. 

Древнейшим источником музы-
кальной самобытности Центрально 
Азиатского региона представляется 
жанром дастан, которые, передава-
ясь от поколения к поколению, ока-
зывали большое воздействие на со-
вершенствование личности на всем 



77 №03 2024

протяжении социально истори-
ческого развития общества. По 
словам Сагитова И.Т.- «Каракал-
пакский эпос является большим 
богатством духовной культуры ка-
ракалпакского народа, его вкла-
дом в сокровищницу мировой 
культуры» [4.102]. 

Среди каракалпаков с давних 
времен распространено слово 
«дастан». В каракалпакской на-
родной поэзии имеются довольно 
крупные поэтические жанры, ко-
торые по объему близки к дастану, 
по содержанию и форме отлич-
ны от него: «терме», «толгау», «ше-
жире». Термин «дастан» возник в 
среде каракалпаков не ранее X-XII 
вв. Дастаны исполнялись устно и 
были созданы коллективно. Это 
крупные поэтические творения, 
местами смешанные с прозой, ис-
полняются на кобызах и дутарах 
народными певцами жырау и бах-
сы. Содержание и форма дастанов 
основаны на традициях, сложив-
шихся в течение веков, в широком 
плане они рассказывают о героиз-
ме, любви и быте народа. Дастаны 
могут создаваться и отдельными 
жырау, бахсы и поэтами. События, 
о которых говорится в дастанах, 
не ограничиваются рамками како-
го-либо одного племени. Расска-
зывая о жизни нескольких племен, 
дастаны выражают думы и чаяния 
всего народа. Они включают от 5 
до 20 тысяч строк. Объем дастана 
тесно связан с его особенностями, 
творческим своеобразием скази-
теля, зависит от событий, о кото-
рых в нем говорится. 

Каракалпакские эпические 
произведения – дастаны, по сво-

ему содержанию разделяются на: 
героические сказания, лироэпи-
ческие поэмы, дастаны сказочно-
го характера, исторические даста-
ны (заимствованные от других 
народов).

Широко известны дастаны ге-
роического характера, такие как: 
«Алпамыс», «Коблан», «Кырк-кыз», 
«Ер-Шора», «Бозуглан», «Ер-Зиу-
ар», «Курбанбек», «Жазкелен», 
«Ер-Косай» и другие. Каракалпак-
ские дастаны, близки к реальной 
жизни, к истории народа, различа-
ются между собой степенью воз-
вышенностью, гиперболизацией, 
методами описания зависимости 
от времени, когда они были соз-
даны. Боровков А.К. анализируя 
эпические произведения Цен-
тральной Азии, подразделяет их 
на три группы: 1) эпос кыпчакский, 
2) эпос огузско-туркменский, 3) 
эпос киргизский. Каракалпакский 
эпос вместе с казахским и но-
гайским относится к кыпчакской 
группе эпосов, о котором пишет-
ся: «Кыпчакский эпос возможно и 
более древнего происхождения, 
но общий исторический фон или 
«эпическое время» записанных в 
XIX-XX вв. эпических произведе-
ний относиться к эпохе XIII-XV вв., 
а географическая среда – к запад-
ной части половецко-кипчакской 
степи (Дешти Кипчак восточных 
источников)»[3.67].

Сагитов И.Т., исходя из содер-
жания эпических произведений, 
упоминающихся в них историче-
ских событий, географических на-
званий, процесс создания кара-
калпакского эпоса разделяет на 
два периода: первый называется 



78

«ногайлинским» периодом, он 
охватывает XIV-XVI вв. и большое 
количество известных дастанов 
(«Едиге», «Алпамыс», «Коблан», «Ер 
Косай», «Курбанбек» и др.) по сло-
вам автора относиться именно к 
данному периоду. Второй период 
«хорезмийским» XVI-XIX вв., к нему 
относит дастаны как «Ер Зиуар», 
«Кырк Кыз» и др [4.35]. 

Материалы каракалпакского 
эпоса дают возможность предпо-
лагать, что дастан как жанр, хотя 
имеет свою древнюю историю и 
традиции, расцвет и всеобщее 
признание у каракалпаков и мно-
гих среднеазиатских народов по-
лучил в эпоху средневековья.

Распространение каракалпак-
ских дастанов осуществлялось 
устно, от одного поколения скази-
телей к другому, от устаза(учителя) 
к шагирту(ученику). Уровень худо-
жественного мастерства народ-
ных сказителей определяет идей-
но-художественную ценность 
дастана. Улучшение или ухудше-
ние качества дастанов связано с 
конкретным пополнением произ-
ведения. Немаловажна здесь роль 
импровизатора и исполнителей 
дастанов. Отсюда следует вывод: 
жанровые особенности каракал-
пакского эпоса раскрываются не 
только специфическими призна-
ками дастана у каракалпаков, но 
также условиями его создания, 
распространения и исполнения.

Следующим основным жанров 
традиционного музыкального на-
следия каракалпаков представля-
ет вокальная музыка, в частности 
народное песенное творчество. 
Песни каракалпаков – это живой 

памятник истории, неизменно 
сопровождающие основные вехи 
жизненного пути – рождение, 
свадьбу, смерть: она повсемест-
но распространена в быту, служит 
украшением различных торжеств. 
Как утверждает Р.Абдуллаев «пе-
ние, при отсутствии письменно-
сти и при исключительно изуст-
ной передаче любых традиций, 
являлось и является одним из 
стрежней всей духовной культу-
ры человека… Даже сейчас, в ус-
ловиях всеобщей грамотности 
и массовых средств коммуника-
ций, лучшим способом утвердить 
что-либо в общественном созна-
нии остается песня, особенно в 
тех её формах, которые близки 
фольклорным»[1.33]. Это, в свою 
очередь несомненно, свидетель-
ствует об уникальности народно-
го песнетворчества. 

Эволюционируя на протяже-
нии многих веков, песенные жанр 
были взаимосвязаны ритуалами, 
обычаями, историческими собы-
тиями. Необходимо отметить, что 
основную часть песенного твор-
чества занимают лирические 
жанры. К лирическим жанрам 
каракалпакской традиционной 
музыки следует отнести народ-
ные лирические песни и напевы 
из лирических дастанов, так как 
именно в них наблюдается свой-
ственная лирике олицетворение 
богатого мира чувств и пережи-
вания. Большинство традицион-
ных лирических песен проник-
нуто грустью. В них воспевается 
любовь и верность, добро и зло, 
красота простого человека. Они 
разнообразны по содержанию, 



79 №03 2024

отличаются строгостью компо-
зиции, богатством интонации и 
поэтических образов, мелодич-
ностью и выразительностью. Глав-
ную тему лирических песен за-
нимают любовные, колыбельные, 
обрядовые песни девушек: песни 
о тяжелом положении женщин, 
например, как: «Хаужар» (свадеб-
ная, шественно-величальная, ана-
логичная узбекскому «Ёр-ёр»), 
«Зинлан», «Женгежан», «Бийкеш», 
которые являются особо извест-
ными [2.15]. 

В песнях каракалпаков, в мо-
тивах и сюжетах народного эпоса 
нашли свое музыкальное вопло-
щение образы поэзии выдающих-
ся народных поэтов, как Бердах, 
Ажинияз, Кунхожа, классика тур-
кменской поэзии Махтумкули. 

На современном этапе в про-
цессе развития эстрадной и мас-
совой музыки, особый интерес 
представляют синтезированные 
композиции, объединяющие как 

вокальные, так и инструменталь-
ные произведения, а также ис-
пользование самобытных инто-
нации традиционной музыки, где 
тембровая окраска становиться 
одним из главных композицион-
ных приемов многочисленных 
сценических произведений ком-
позиторов снискавшее призна-
ние и любовь народа. 

Из музыкального наследия мы 
многое узнаем о традициях и обы-
чаях народа. Они сыграли исклю-
чительную роль в формировании 
и становлении национального ис-
кусства каракалпаков. Изучение 
специфики музыкального языка, 
жанрово стилистических и ком-
позиционных особенностей кара-
калпакской традиционной музыки 
представляется одним наиболее 
актуальных задач современного 
музыкознания, требующих еще 
большего глубокого и всесторон-
него рассмотрения.

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ:

1. Абдуллаев Р.С. Обряд и музыки в контексте культур Узбекистана и 
Центральной Азии. – Ташкент, 2006. 

2. Бердиханова Ш.Н. Ритмика лирических жанров каракалпакской 
традиционной музыки. – Ташкент, 2017.

3. Боровков А.К. Вопросы изучения тюркоязычного эпоса народов 
Средней Азии и Казахстана. В сб.Вопросы изучения эпоса народов 
СССР. - М., 1958. 4. Сагитов И.Т. Каракалпакский героический эпос. – 
Ташкент, 1962.



80

ТРАДИЦИИ И 
СОВРЕМЕННОСТЬ 
В ФОРТЕПИАННОЙ 
МУЗЫКЕ 
УЗБЕКИСТАНА
(НА ПРИМЕРЕ 
БАЛЛАДЫ 
Д.ЗАКИРОВОЙ)

Феруза МУХАМЕДОВА, 

доцент института 
национального эстрадного 
искусства им. Б.Закирова 
при государственной 
консерватории 
Узбекистана, 
доктор философии по 
иcкусствоведению (PhD)

Аннотация. Фортепианная 
музыка Узбекистана на сегод-
няшний день представляет со-
бой глубоко специфическое 
соединение творчески перера-
ботанных узбекских фольклор-
ных источников с современной 
композиторской техникой и от-
ражает национальную самобыт-
ность, ментальность, историю 
и традиции узбекского народа 
сквозь призму современности. 
В данной статье автором изу-
чается самобытность узбекской 
фортепианной музыки и в каче-
стве примера даётся анализ ис-
полнительской интерпретации 
Баллады современного ком-
позитора Дилноз Закировой, в 
которой рельефно претворяет-
ся национальное своеобразие 
узбекской музыки и некоторые 
элементы современной техники 
письма. 

Ключевые слова: узбекская 
фортепианная музыка, тради-
ции и современность, исполни-
тель, интерпретация, Д.Закиро-
ва, Баллада. 

В Узбекистане рубеж XX-XXI вв. 
отмечен новыми тенденциями, обу-
словившими жизнеспособность му-
зыкального, и, в частн\ости, форте-
пианного искусства и актуальность 
его изучения. Важным является углу-
бление ее содержания. Более зна-
чительным становится воплощение 
исторических образов и картин из 
современной жизни, что потребо-
вало в том числе привлечения со-
временных средств композиторской 
техники. 



81 №03 2024

Фортепианные произведения 
композиторов Узбекистана, соз-
данные опираясь, с одной сто-
роны, на традиционную нацио-
нальную культуру, с другой, – на 
апробированные европейские 
традиции, представляют интерес 
как для исполнителей, так и для 
исследователей. Созданная ком-
позиторами республики фортепи-
анная литература состоит из раз-
ных по художественной ценности 
сочинений и, безусловно, дает ос-
нование говорить о ней как об ин-
тересном и ярком национальном 
явлении. Глубоко специфическое 
соединение творчески перера-
ботанных узбекских фольклорных 
источников с современной компо-
зиторской техникой определяет 
ее оригинальность и художествен-
ную значимость. В фортепианных 
произведениях композиторов 
Узбекистана художественно мно-
гогранно отображена националь-
ная самобытность, ментальность, 
история и эпос нашего народа, 
традиции и современность. 

В сочинениях конца ХХ – на-
чала ХХI вв. заметно обогащается 
фактура и тембровые возможно-
сти инструмента. По-новому ис-
пользуются орнаментика, а так-
же выразительные возможности 
мелодизированного речитатива. 
Широко используя традиционные 
фортепианные жанры европей-
ской музыки, композиторы Узбе-
кистана наполнили свои сочине-
ния национально характерной 
образностью и выразительными 
средствами, при этом творчески 
переосмыслив эти, накопленные 
веками богатства и органично 

синтезировав их новым интона-
ционным словарем современной 
эпохи. 

Одним из таких произведений, 
в которых органично сочетают-
ся традиции и новизна, является 
Баллада для фортепиано совре-
менного узбекского композитора 
Дильноз Закировой, фортепиан-
ное творчество которой включает 
такие сочинения, как: Сонатина, 
Прелюдии, Токката, «О ялли, ялло» 
и другие пьесы. Напомним, что в 
музыкальном искусстве Балладой 
считается эпический жанр сюжет-
но-повествовательного характе-
ра, традиционно имеющий сквоз-
ное развитие. В эпоху романтизма 
этот род искусства обладал осо-
бой притягательностью, так как 
«произвольное сочетание эпиче-
ского, мистического, драматиче-
ского и лирического открывало 
бесконечный простор творческой 
фантазии» [3:81]. 

В Балладе Д. Закировой тра-
диции жанра баллады прослежи-
ваются в повествовательности и 
драматичности, однако по форме 
данное сочинение является бо-
лее лаконичным и компактным. В 
нём рельефно претворяется на-
циональное своеобразие тради-
ционной узбекской музыки и не-
которые элементы современной 
техники письма. Что касается се-
мантики, в данном произведении 
затронут художественный образ 
скорби по родному человеку и 
глубоко-философские размышле-
ния о жизни. «Сложная диалекти-
ка добра и зла, восприятие мира 
в иррациональной парадигме и 
вторжение в сферу подсознатель-



82

ного, тяготение к национальной 
самобытности и истории, реа-
лизация идеи синтеза искусств, 
словом, все то, что принес с со-
бой романтизм, в балладе нашло 
возможности для воплощения» [1: 
207]. 

Баллада Д.Закировой посвя-
щена памяти отца композитора 
– одному из первых узбекских пи-
анистов, закончивших аспиранту-
ру Ташкентской государственной 
консерватории имени М.Ашра-
фи, который в течение пятиде-
сяти лет занимался педагогиче-
ской, а также административной 
деятельностью в качестве декана 
исполнительских факультетов, де-
кана фортепианного факультета 
и заведующего кафедрой общего 
курса фортепиано – Сабихулле За-
кирову (ученик Н.Яблоновского). 
Глубина душевного потрясения 
Д.Закировой от смерти отца была 
настолько велика, что в музыке 
Баллады настойчиво пробивается 
мрачный и трагический характер. 

Фактура сочинения весьма 
насыщенная, в ней доминирует 
октавно аккордное изложение 
в глубоких басовых регистрах. 
Adagioисполняется медленно и 
тихо, звук идет издалека и посте-
пенно приближаясь, приводит к 
основной теме в разделе Andante. 
Вступление, несмотря на свою ла-
коничность, играет важную роль, 
так как на нём строится всё даль-
нейшее развитие музыкального 
материала. Пианисту необходимо 
уловить ритмическое движение, 
которое придаёт скромно-вели-
чавый характер основного обра-
за. В густом изложении аккордов 

и фигураций выявляется мелодия 
в верхнем регистре. Этот раздел 
носит взволнованный характер, 
поток мелодических фигураций 
на большом crescendo напомина-
ет звучание узбекского народного 
инструмента, широко применяю-
щегося в современной культуре 
Узбекистана – «чанг» (цимбала в 
европейской). 

Средняя часть пьесы – Adagio– 
это лирико-драматический центр 
Баллады. Автор использует здесь 
тональность b-moll, в теме прояв-
ляется связь с традиционной уз-
бекской музыкой – чередование 
длинных нот и напевных вось-
мых, постепенное и постепенное 
развертывание мелодии, четкий 
усуль в левой руке, использова-
ние характерных мелизмов, ими-
тирующих звучание распростра-
ненного узбекского инструмента 
– дутара, всё это придаёт непо-
вторимый национальный коло-
рит пьесе. Исполнителю следует 
взять очень медленный темп и 
в эмоциональном напряжении, 
внимательно вслушиваясь в пе-
реплетение тем, выразить образ 
скорби и боли от утраты близкого 
человека. Здесь мы слышим мяг-
кие опевания протяжной песни, 
столь характерной для фольклора, 
на фоне неизменного ритмиче-
ского усуля. Для воплощения ху-
дожественного образа пианисту 
необходимо обратить внимание 
на интонирование, так как «важна 
не только интонационная вырази-
тельность в исполнении мотивов, 
но и интонация, с которой произ-
носится та или иная фраза» [2: 67]. 

Далее звучат варьированные 



83 №03 2024

темы в разных регистрах, изло-
женные в насыщенных фактурных 
переплетениях. Пианисту следует 
сыграть весь этот пласт на одном 
дыхании, сохраняя динамическое 
и эмоциональное напряжение. В 
связующем разделе перед заклю-
чительном Andante композитор 
использует технику атонально-
сти, в которой бурное движение 
наслоенных друг на друга октав, 
исполняемых на сплошной педа-
ли, обрывается на увеличенной 
кварте в октавном изложении на 
ff. Дождавшись затухания диссо-
нансного звучания, вновь звучит 
начальная тема на фоне неиз-
менного ритмического рисунка 
(усуль), которая замирает и рас-
творяется в далеком и глухом ppв 
низком басовом регистре. Так, за 
«квинтэссенцией» волны следует 
постепенное успокоение, образо-
ванное ритмическим и динамиче-
ским спадом. 

При изучении данной Балла-
ды пианисту в процессе работы 
важно: • выяснение темпо-време-
ни в связи с образным содержа-
нием произведения; • изучение 
акустических приемов народных 
инструментов (дутар, рубаб, чанг, 
доира и т.д.); • знание метро-рит-
мической организации узбекской 
традиционной музыки. Таким об-
разом, использование мотивов 
узбекской национальной музыки 
и техники композиторского пись-
ма ХХ века в Балладе позволило 
композитору создать оригиналь-
ное произведение, соединившее 
в себе традиции и современность. 
Несомненно, такие произведения 
не только сохраняют наследие на-
родной музыки, но и олицетворя-
ют дух и культуру нации, в то же 
время, привнося свежий взгляд 
на звучание сегодняшнего дня.

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ:

1. Бегичева О. Романтическая баллада в русском музыкальном ис-
кусстве XIX-XX вв.: жанровый обзор // Вестник Адыгейского государ-
ственного университета. Серия 

2. Филология и искусствоведение. 2018. №4 (227). 2. Usaciov A. 
Problems of the interpretative treatment of F.Chopin’s works on the 
example of ballad no.1, op. 23//Studiul artelor şi culturologie: istorie, teorie, 
practică 2022, nr. 1 (42). 

3. Юшина Ю. Уроки Н.Л. Фишмана. О работе над звуком // Актуальные 
вопросы фортепианной педагогики. Выпуск III. – Москва, 2023. 212 с.



84

КНИГА ДЕДЕ 
КОРКУТ В 
АРЕАЛЕ О 
ГУСКОГО
ЭПОСА

Гюльназ АБДУЛЛАЗАДЕ, 

доктор философских 
наук, профессор, 
проректор по научной и 
творческой работе 
Бакинской музыкальной 
академии им. 
У.Гаджибейли

Аннотация. Какова же цель 
изучения книги «Деде Горгуд»? 
Выдающиеся учёные мирового 
уровня и в советском русскоязыч-
ном пространстве уделяли этому 
эпосу особое внимание. Причи-
ной этого являются его лингви-
стические особенности, художе-
ственное содержание, точное 
географическое положение и 
быт, культура и героические до-
стижения Огузских племён, опи-
санные в этом регионе. Всё это 
высоко оценивалось мировыми 
учеными как уникальный и непо-
вторимый пример эпоса.

Ключевые слова: Aнализ, 
Деде Горкут, огузские племена, 
эпос, дастан, географическое по-
ложение, сравнение, латинский 
алфавит. 

Деде Коркут представляет ори-
гинальный неповторимый образец 
дастанов, повествующих не только 
о событиях далекого прошлого, но и 
передающих их во временной и про-
странственной связи. Ценность этого 
произведения - в его этнографиче-
ской передаче жизнедеятельности 
огузских кочевых племён. Как пра-
вило, в дастанах в гиперболической 
форме передаются героические сю-
жеты, граничащие с мифическими 
образами. В исключительных случа-
ях так мастерски изображаются об-
щественная и личная жизнь на фоне 
разворачивающихся героических 
событий. Правдивость сюжета под-
крепляется поучительностью, про-
ходящей красной нитью через весь 
дастан. Поучительность осущест-
вляется посредством наставления, 
мудрых изречений и пророческих 
предвидений. Начиная с проблемы 



85 №03 2024

бога, переходя к вопросам святых 
и простых смертных, вырисовыва-
ется жизненная позиция огузских 
кочевых племён, которым выпало 
счастье иметь эпос Коркут Деде. 

Обращаясь к текстам извест-
ных мировых учёных о «Деде Кор-
кута», мы можем узнать о жизнен-
ном укладе Огузских племён, их 
мировосприятии и исторических 
событиях, переданных устами 
«Деде Коркут», и таким образом 
познакомиться с названиями их 
географических мест проживания 
и образу жизни. Духовную цен-
ность этому придаёт сам «Деде 
Коркут». В связи с этим возникает 
вопрос: кто такие Огузские пле-
мена? На этот вопрос учёные на-
ходят ответы посредством науч-
ных поисков, идя по следам этого 
эпоса, и на основе исследований 
создаются различные разножан-
ровые произведения, которые в 
той или иной степени интерпре-
тируют эпос «Деде Коркут».

Вступительное слово к эпосу 
и комментарии переводчика, ре-
дактор и автор предисловия «Кни-
га отца нашего Коркута» доктор 
филологических наук профессор 
Х. Г. Короглы пишет: «Можно пред-
положить, что её автором или со-
ставителем был некий Абдаллах 
ибн Фарадж. Книга включает 12 
сказаний огузнаме и условно на-
звана «Дрезденской рукописью» 
по месту хранения. Существует 
ещё одна рукопись, названная 
«Хикайат-и огузнаме-и Казан-бек 
ва гейрох» («Повесть-огузнаме о 
Казан-беке и других»). Она вклю-
чает 6 сказаний – огузнаме и хра-
нится в библиотеке Ватикана, 
отсюда ее условное название «Ва-
тиканская рукопись». Мы пока не 

располагаем точными данными 
ни о времени написания этого па-
мятника, ни о его авторе». 

Первую информацию о Вати-
канской рукописи предоставил 
итальянский учёный Этторе Росси 
в 1950 году, а в 1952 году он напи-
сал произведение состоящее из 
364-страниц, в которое включил 
факсимиле рукописи Ватикан-
ской версии. 

Как Дрезденская, так и Вати-
канская версии были несколько 
раз изданы в Турции и Азербайд-
жане. Среди опубликованных тек-
стов более надёжными источни-
ками считаются издания Орхана 
Шаика Гёкьяя, Махаррема Эргина, 
Семиха Тезджана и Хендрика Бое-
шотена в Турции, а также Хамида 
Араслы (в 1939, 1962 и 1978 годах), 
Фархада Зейналова и Самета Али-
заде в Азербайджане (в 1988 году). 

Что касается Ватиканской 
версии, то следует отметить, что 
она до сих пор не была издана в 
Азербайджане как самостоятель-
ная книга. Ватиканская версия 
использовалась в качестве вспо-
могательного источника в текстах, 
изданных Фархадом Зейналовым 
и Саметом Ализаде как в издании 
«Деде Горгуд» 1988 года, так и в 
первом томе «Энциклопедии Деде 
Горгуд» Самета Ализаде. Авторы в 
обоих изданиях стремились толь-
ко отразить Ватиканскую версию 
и в основном хотели дополнить 
Дрезденскую версию. Стоит отме-
тить, что академик Хамид Араслы 
также обращался к Ватиканской 
версии при подготовке текста 
Дрезденской версии к печати для 
уточнения некоторых слов. 

Следует сказать, что исследо-
вание Ватиканской рукописи в 



86

последние годы являлись кам-
нем преткновения в учёных кру-
гах лингвистов и филологов. Язык 
Ватиканской рукописи несколько 
отличался от Дрезденского. Од-
нако последние исследования, 
проведённые в Азербайджане, 
показывают совершенно иную 
картину. Доктор филологических 
наук, профессор Тарлан Гулиев 
в области изучения эпоса «Деде 
Коркут» впервые в Азербайджа-
не перевёл Ватиканскую версию 
«Деде Коркут» с древнего алфа-
вита на современный латинский 
алфавит и издал эту версию в 2018 
году. Ватиканская версия состоит 
из 1 предисловия и 6 сюжетов, и 
её факсимильный образец предо-
ставлен в конце книги для прове-
дения сравнительного анализа. 

Он пишет: «Так, согласно по-
следним исследованиям, огузские 
племена, в частности, создатели 
эпоса «Деде Коркут», не пришли 
в Азербайджан из Центральной 
Азии, а жили на территории Азер-
байджана с древнейших времён. 
Этот факт можно, например, под-
твердить с лингвистической точки 
зрения при чтении труда Махмуда 
Кашгари «Дивану лугат ат-турк» … 

«Таким образом, подводя ито-
ги нашим размышлениям о эпосе 
«Деде Горгуд» и предисловию к 
изданию Ватиканской версии, мы 
хотели бы высказать своё мнение 
по одному вопросу. В области из-
учения «Деде Коркут» до сих пор 
не решён вопрос: что является 
основным — Дрезденская версия 
или Ватиканская? Является ли Ва-
тиканская версия копией Дрез-
денской версии, или обе версии 
были скопированы с неизвестной 
нам третьей версии?.. 

Возможно, что этот эпос суще-
ствовал в руках писца на турец-
ком или албанском алфавите, и 
он впервые перевёл его из албан-
ского алфавита в арабский и доба-
вил определённые дополнения… 
Нам кажется, что когда эти версии 
были записаны, один человек чи-
тал их, а другой записывал, не гля-
дя на текст перед собой, а просто 
слушая рассказ из уст». 

Возвращаясь к вопросу кто 
такие огузы и какие памятники 
мирового значения они остави-
ли о себе профессор Х.Г.Коро-
глы пишет: «По традиции огузы 
делятся на 24 племени. Главным 
среди огузов Махмуд Кашгари (ХІ 
B.) называет племя кынык. На вто-
рое место он ставит племя кайыг 
(кайы), которое в дальнейшем, в 
XIV-XV вв., уже в Малой Азии, воз-
главило державу османов. Тре-
тьим он называет племя баяндур, 
тоже игравшее большую роль в 
государственной организации 
огузов. Оно возглавляло племен-
ное объединение, создавшее в 
средние века мощную державу 
Ак-Коюнлу в Азербайджане, Ира-
не и Малой Азии. Баяндур в «Ки-
таби дадам Коркут» этноним, хан 
огузского иля. 

Племя баят дало известных 
деятелей культуры, в том числе 
прославленного на весь мир по-
эта-гуманиста Физули (1498-11556). 
Одна из ведущих фигур «Кита-
би Дада Коркут», древний старец 
Коркут, также принадлежит к пле-
мени баят. 

Заслуживают особого внима-
ния еще два племени - афшар и 
салгур, известное больше как са-
лор или салур. Первое неодно-
кратно играло видную роль нисто-



87 №03 2024

рических событиях на Ближнем 
и Среднем Востоке. Например, в 
XVIII в. Надир-шах Афшар (1688-
1747) объединил распавшуюся 
державу Сефевидов (1502-1736) и 
распространил свою гегемонию 
от Индии до Черного моря. Племя 
салор часто упоминается в народ-
ном творчестве восточных огузов. 
В «Китаби дадам Коркут» одна из 
центральных ролей отведена Са-
лур-Казану. 

Таким образом, эти пять из 
двадцати четырех племён пред-
ставлены не только в фольклоре, 
но и в истории огузов, переселив-
шихся на запад. Остальные огуз-
ские племена, перечисленные в 
труде Махмуда Кашгари, сохранив 
до наших дней древние этнони-
мы, обитают главным образом в 
Азербайджане, Малой и Средней 
Азии». 

Какова же цель изучения кни-
ги «Деде Коркут»? Выдающие-
ся учёные мирового уровня и в 
советском русскоязычном про-
странстве уделяли этому эпосу 
особое внимание. Причиной это-
го являются его лингвистические 
особенности, художественное со-
держание, точное географическое 
положение и быт, культура и ге-
роические достижения Огузских 
племён, описанные в этом регио-
не. Эпос «Китаби Деде Горгуд», по 
сути, рассматривается как пример 
редкого эпоса, который, словно 
под наблюдением этнографа, ге-
ографа, историка, одним словом 
мудреца по имени Деде Коркут, 
который на примере событий 
прошлых лет дает советы для бу-
дущего поколения, призывая к со-
хранению живой природы, высо-
кой морали, любви и гуманизма. 

Всё это высоко оценивалось ми-
ровыми учеными как уникальный 
и неповторимый пример эпоса. 

«Начало всестороннему на-
учному изучению «Китаб-и Кор-
кут» положено было крупнейшим 
русским историком Востока, ака-
демиком Василием Владими-
ровичем Бартольдом (1869-1930 
гг.). Работы В. В. Бартольда и его 
учеников, из которых некоторые 
были уроженцами Средней Азии, 
создали прочное научное осно-
вание для исторического и фоль-
клорного истолкования огузского 
эпоса»…

«В настоящем издании текст 
перевода В. В. Бартольда остав-
лен неприкосновенным. Его вы-
дающиеся художественные досто-
инства исключали возможность 
редакционной правки и уточне-
ния по мелочам».

«Перевод В. В. Бартольда был 
тщательно сверен с Дрезденским 
и Ватиканским списками , а также 
с транскрибированным латински-
ми буквами текстом, изданным О. 
Ш. Гёкяяем , и со сводным латини-
зированным текстом, опублико-
ванным М. Эргином . При составле-
нии примечаний были приняты во 
внимание поправки, предложен-
ные Г. Араслы и М. Г. Тахмасибом , 
итальянский перевод и исследо-
вание Этторе Росси (1894-1955 гг.), 
примечания к тексту и словарь, 
приложенный к названному труду 
О. Ш. Гёкяя, а также другие работы, 
использование которых каждый 
раз оговаривается. 

В разъяснении географиче-
ских названий, встречающихся в 
тексте памятника, значительную 
помощь оказало исследование 
Кырзы-оглу М. Фахреттина». 



88

ТЕКСТ ЭПОСА С 
ТОЧКИ ЗРЕНИЯ 
СТИЛЯ ЯВЛЯЕТСЯ 
ПОУЧИТЕЛЬНЫМ, 
НОСИТ ХАРАКТЕР 
ПРЕДИСЛОВИЯ И 
ПРЕДСТАВЛЯЕТ 
СОБОЙ ОБОБЩЁННЫЙ 
ОБРАЗ БУДУЩИХ 
СОБЫТИЙ, 
СЛУЖАЩИЙ 
СВОЕГО РОДА 
ПОДГОТОВИТЕЛЬНЫМ 
ЭТАПОМ К 
ПРОИСХОДЯЩИМ В 
НЁМ СОБЫТИЯМ.

нонов со словами: Свой скромный 
труд по подготовке этого издания 
нижеподписавшиеся посвящают 
памяти Василия Владимировича 
Бартольда.

В ниже представленной статье 
приведены ссылки на текст, осно-
ванные на переводе В.В. Бартоль-
да «Книга моего Деда Коркута». 

Именно в наставлениях и по-
учениях вырисовывается нрав-
ственно этическая подоплека 
дастана, где метод сравнения и 
сопоставления предоставляет 
возможность суждения и художе-
ственного воображения.

Текст эпоса с точки зрения 
стиля является поучительным, но-
сит характер предисловия и пред-
ставляет собой обобщённый об-
раз будущих событий, служащий 
своего рода подготовительным 
этапом к происходящим в нём со-
бытиям. 

В отвлечённой, иносказатель-
ной форме говорит Деде Коркут 
о славе и величии, о преходящем, 
и бренном мире, прежде чем пе-
рейти к изложению сказаний он 
настраивает на эпический лад и 
себя и слушателей, провозглашая 
следующее: если не помолить-
ся богу, дело не удастся; если не 
подаст всемогущий бог, человеку 
не разбогатеть. Если не предо-
пределено от века, раба божьего 
беда не постигнет; без того чтобы 
не настал смертный час, никто не 
умрёт; больше своей доли ему не 
съесть. Как бы ни разлились воды, 
моря им не наполнить. Гордых 
людей бог не любит; высоко под-
нимающему грудь, счастья не бу-
дет. Воспитав чужого сына, сына 
не получишь; глине с холмом не 
сравниться. Если накинуть уздеч-

Мысль об издании «Китаб-и 
Коркут» (в переводе В.В.Бартоль-
да) в серии «Литературные памят-
ники» принадлежит ныне покой-
ному члену корреспонденту АН 
СССР профессору А. Ю. Якубов-
скому, ближайшему ученику В. В. 
Бартольда. 

Их желание издать книгу «Огуз-
кий героический эпос в переводе 
академика В.В.Бартольда «Книга 
моего Деде Коркута» долгое время 
не осуществлялось. Однако в 1962 
году эта книга увидела свет в се-
рии «Литературные памятники», и 
его ученики - В.Жирмунский, А.Ко-



89 №03 2024

ку на голову черного осла, он му-
лом не станет, если надеть платье 
на служанку она барыней не ста-
нет. Снегу до весны не остаться, 
земному лугу до осени. Старый 
хлопок тканью не станет, старый 
враг другом не станет и т.д. 

Ценность этого эпоса в том, что 
здесь не просто повествуется со-
бытия прошлого, но им еще даётся 
нравственная оценка. Красочное 
и яркое изображение кровопро-
литного боя. Это не простое соиз-
мерение сил, а это восстановле-
ние справедливости, но при этом 
беспощадность врагу на поле боя, 
после боя сменяется милосерди-
ем: «Бежавших, Казан-бек не пре-

следовал, просивших пощады не 
убивал» . В связи с этим в сложив-
шей песне Деде Коркут подчерки-
вает бренность мира, спрашивая: 
«Где воспетые мною беки-герои, 
говорившие: весь мир мой? Их 
похитила смерть...». Из его - сле-
дующих прорицаний можно вы-
делить своеобразное пожелание 
«Да не заставит тебя всемогущий 
бог прибегнуть к злодеяниям!» 
Эти слова заставляют по иному 
смотреть на этнос огузских пле-
мён, в плане высокой морали и 
нравственно-этических устоев. 
Свершение зла в эпосе - факт не-
справедливости, устраняемое в 
целях торжества добра. 

СПИСОК ЛИТЕРАТУРЫ:

1. Kitabi Dәdә Qorqud. Tәrtib, transkripsiya, sadәlәşdirilmiş variant vә 
müqәddimә - Zeynalov, F., Əlizadә, S. Red. Əlibәyzadә, E. Bakı. Yazıçı, 1988. 
265 s. 

2. Kitabi-Dәdә Qorqud (Mәqalәlәr toplusu). Yaşar Qarayev, Ağamusa 
Axundovun redaksiyası әsasında. Bakı – Elm – 1999. 316 sәh. 

3. Quliyev, T. Dәdә Qorqud kitabı (Vatikan nüsxәsi). “XAN” nәşriyyatı. Bakı 
– 2018. 288 sәh. 

4. Книга моего Деда Коркута. В переводе академика В.В.Бартольда. 
Изд. М-Л. А.Н.СССР - 1962. 299 с. 

5. Короглы.Х.Г. Вступительное слово е эпосу и комментарии пере-
водчика редактор и автор предисловия “Книга отца нашего Коркута”. Б: 
Язычы, 1989 – 224 с.



90

SAHNA
NUTQI
FANINING
TARIXIY
ASOSLARI

Annotatsiya. Maqola talaba-
aktyorlarda sahna nutqiga oid bilim 
va kо‘nikmalarni takomillashtirish-
ning tarixiy asoslariga bag‘ishlanib, 
“Sahna nutqi” fan sifatida shakllan-
gunga qadar turli davrlarda turlicha 
shaklda taraqqiy etgani va har bir 
kо‘rinishining о‘ziga xosligi haqida 
hikoya qiladi.

Kalit sо‘zlar: aktyor, rejissyor, 
pedagogika, antik davr, ritorika, vo-
izlik san’ati, badihagо‘ylik, adabiy til, 
badiiy sо‘z san’ati, notiqlik san’ati, 
sahna nutqi.

Аннотация. Статья посвящена 
историческим основам совер-
шенствования знаний и умений 
сценической речи у студентов-
актеров, рассказывает о развитии 
«Сценической речи» как науки в 
разные периоды и уникальности 
каждой формы.

Ключевые слова: актер, ре-
жиссер, педагогика, античность, 
риторика, искусство проповеди, 
художественная литература, ли-
тературный язык, искусство худо-
жественной речи, ораторское ис-
кусство, сценическая речь.

Annotation. The article is devo-
ted to the historical foundations of 
improving the knowledge and skills 
of stage speech among student-
actors, and tells about the develop-
ment of “Stage speech” as a science 
in different periods and the unique-
ness of each form.

Key words: actor, director, pe-
dagogy, antiquity, rhetoric, the art 
of preaching, fiction, literary lan-
guage, art of artistic speech, art of 
oratory, stage speech.

Ramz QODIROV, 

О‘zbekiston davlat
san’at va 
madaniyat instituti 
dotsenti, pedagogika 
fanlari bo‘yicha falsafa 
doktori (PhD)



91 №03 2024

O.Hasanboyeva, J.Hasanboyev, 
H.Homidov[1;] larning tadqiqot ish-
lariga asoslangan holda “Sahna 
nutqi”ni shartli quyidagi davrlarga 
bо‘lib о‘rganish tavsiya etiladi:

1.	 Antik davr – ritorika san’ati  
(Eng qadimgi davrlardan milodiy VII 
asrgacha);

2.	 Sharq davri – voizlik san’ati 
(VII-XIII asrlar);

3.	 О‘rta asrlar davri – о‘zbek ada-
biy tilining shakllanishi (XIV-XVI asr-
lar);

4.	 Xonliklar davri – badihagо‘ylik 
san’ati (XVII-XVIII asrlar va XIX asr-
ning birinchi yarmi);

5.	 Jadidlar davri – о‘zbek adabiy 
til meyorlarining shakllanishi (XIX 
asr ikkinchi yarmi va XX asr boshlari);

6.	 Mustaqillik davri – badiiy sо‘z 
san’ati (1991 yildan hozirga qadar).

Bugungi kunda aktyor va rejiss-
yorlarni tarbiyalashda О‘zbekiston 
davlat san’at va madaniyat instituti 
tayanch oliy ta’lim muassasasi hi-
soblanadi. Bо‘lajak aktyor va rejiss-
yorlarning bevosita sahnada ijod 
qilishini inobatga olib, ta’limda mu-
taxassislik fanlariga urg‘u berish 
muhim ahamiyatga ega. Shu nuqtai 
nazardan olib qaralsa, talaba-aktyor 
va rejissyorlarda sahna nutqiga oid 
bilim va kо‘nikmalarni takomillash-
tirish dolzarblik kasb etadi. Sahna 
nutqining tarixiy asoslarini о‘qitish 
va о‘rgatishda mazkur jarayonni 
davrlashtirish maqsadga muvofiq-
dir. Sababi, sahna nutqining shakl-
lanishi, о‘ziga xos xususiyatlari ni-
hoyatda murakkab va uzoq davrni 
qamrab oladi. Pedagog-tadqiqot-
chilar K.Hashimov, S.Nishonova, 



92

Sahna nutqi antik zamonlardan 
to yevropa tipidagi teatr о‘lkamiz-
ga kirib kelguniga qadar quyidagi 
shakllarda rivojlanib keldi:

−	 notiqlik;

−	 voizlik;

−	 gо‘yandalik;

−	 baxshichilik;

−	 imomlik;

−	 qiroatxonlik;

−	 qasidaxonlik;

−	 qissagо‘ychilik;

−	 badihagо‘ychilik;

−	 qiziqchilik;

−	 badiiy sо‘z ustasi.

Har bir davrda, turlicha shart-
sharoitlarda rivojlangan sahna nut-
qining turfa kо‘rinishlari о‘ziga xos-
liklarga ega. Ayniqsa, Sharq davri 
– voizlik san’ati ( VII-XIII asrlar) qiz-
g‘in va jо‘shqin tarzda ommalash-
ganiga guvoh bо‘lamiz. Ya’ni, tala-
ba-aktyorlarda sahna nutqiga oid 
bilim va kо‘nikmalarni takomillash-
tirishning tarixiy asoslarini davrlash-
tirishda sharq davrining о‘rni aha-
miyatli bо‘lib, antik davrdagi notiqlik 
san’ati sharq davrida voizlik sifatida 
rivojlangan. Xalifa Xorun ar-Rashid 
va uning о‘g‘li al-Ma’mun tomoni-
dan Bag‘dodda sharq va g‘arb ilm-
fan taraqqiyotiga, ma’naviy hayot 
rivojlanishiga katta ta’sir kо‘rsatgan 
“Bayt ul-hikmat” (Donishmandlar 
uyi), (hozirgi akademiya ma’nosida) 
tashkil etiladi. Bu ilmiy markazning 
kutubxonasiga Muhammad al-Xo-
razmiy boshchilik qilgan [2;74]. Mu-

hammad Al-Xorazmiy (783-850 y.) 
matematika sohasida yangilik ya-
ratgan nazariyotchi hamda peda-
gog-uslubiyotchi olim sifatida ta-
rixda qolgan bо‘lsada, uning “Sezgi 
orqali bilish bu qisman bilish bо‘lsa, 
mantiqiy bilish haqiqiy bilimning 
muhim tomoni[2;80]” ekani haqi-
dagi fikri talaba-aktyorlarda sahna 
nutqiga oid bilim va kо‘nikmalarni 
takomillashtirishda qimmatli hisob-
lanadi. Ya’ni, sezgi – tana va ruhiyat 
bilan, mantiq esa – ong bilan bilish 
bо‘lib, san’atning barcha turlarida 
dasturul amal ekanligini uqtiradi.

Sharqda Abu Nasr Forobiy (873-
950 y.) yunon faylasufi Arastudan 
keyin о‘z bilimi bilan nom chiqargan 
olim sanaladi. Abu Nasr Forobiy ta-
laba-aktyorlarda sahna nutqiga oid 
bilim va kо‘nikmalarni takomillash-
tirishga doir sо‘zlarning tuzilishi va 
ma’nosi haqida о‘zining “Poetika” ri-
solasida shunday keltiradi: “Ma’noni 
bildiradigan sо‘zlar sodda va murak-
kab bо‘ladi. Murakkab bо‘lgan sо‘zlar 
biror mulohazani yo anglatadi, yo 
anglatmaydi. Mulohazani anglatadi-
ganlarining qat’iy jazmliligi va jazm-
sizi bо‘ladi. Qat’iylari yo tо‘g‘ri, yo yol-
g‘on bо‘ladi. Yolg‘onlarning ba’zilari 
eshituvchilar zehniga ma’nosi bilan 
о‘rnashib qoladi, boshqalari esa ki-
shi ongida narsalarning о‘xshash-
aksi bilan о‘rnashib koladi. Mana shu 
narsa о‘xshatish – she’riy muloha-
zalar sanaladi”[3;49-50]. Bu ta’riflar-
dan kelib chiqsak, olim aktyorning 
sо‘z ustida ishlashiga doir muhim 
ma’lumot qoldirganiga amin bо‘la-
miz. Yana guvohi bо‘lamizki, Abu 
Nasr Forobiy о‘zining “Ilmlar tasni-
fi” risolasida mantiqiy xulosalar chi-
qarish, tо‘g‘ri sо‘zlash, mazmunli va 



93 №03 2024

gо‘zal nutq tu-
zishda mantiq 
va grammatika-
ning ahamiyati 
katta ekanligini 
ta’kidlaydi. Bu 
о‘z navbatida, 
aktyorning ta-
laffuzidagi aniq-
likka daxldor 
bо‘lib, nutqiy 
ifoda tomosha-
bin va eshituvchi 
uchun hamisha 
tushunarli bо‘li-
shi shart demak-
dir.

A l lomaning 
“Fozil odamlar 
shahri” asarida 
esa notiqlik va 
nutq madaniyatiga ham e’tibor qa-
ratilganini kuzatamiz. “Agar odamni 
sо‘zining qudratiga qarab ta’riflasa-
lar, bu olimlar kо‘pincha murojaat 
etuvchi an’anadir. Nutqni eshituv-
chining vazifasi, tub ma’noni tо‘g‘ri 
va sog‘lom fikrlab, chuqur о‘rganib, 
о‘sha odamda ta’riflanayotgan si-
fatlar bormi yoki u sifatlarni notiq 
sо‘zamolligi va notiqlik mahora-
ti bilan yoxud notiqning hamma 
narsa haqida yaxshi fikr bildirishga 
о‘rganganligidan shunday kо‘rsata-
dimi, bilib olish zarur”. Voizlar ishini 
olimlar murojaat etuvchi an’ana si-
fatida baholar ekan, Abu Nasr Foro-
biy uning jamiyatda tutgan о‘rnini 
yuksak baholaydi[4;43-44].

Forobiy: “Insonda gо‘zal fazilatlar 
ikki yо‘l – ta’lim va tarbiya yо‘li bilan 
xosil qilinadi: ta’lim nazariy fazilatlar-
ni birlashtirsa, tarbiya esa tug‘ma fa-
zilat-nazariy bilimlar va amaliy kasb-

xunar, xulq-odob 
fazilatlarini bir-
lashtiradi; ta’lim 
sо‘z va о‘rganish 
bilan, tarbiya esa 
amaliy ish, tajri-
ba bilan amalga 
oshiriladi. Har 
ikkalasi birlash-
sa, yetuklik na-
moyon bо‘ladi, 
ammo bu ye-
tuklik bilim va 
amaliy kо‘nik-
malarni qay da-
rajada о‘rgan-
ganligiga qarab 
paydo bо‘ladi” 
– deb kо‘rsata-
di[5;80].

B e v o s i t a 
“Sahna nutqi” pedagogikasi bilan 
bog‘liq katta meros qoldirgan yana 
bir alloma Yusuf Xos Xojib (1019-1077 
y.) о‘zining pandnoma yо‘lida yozil-
gan “Qutadg‘u bilig” asarini ezgulik-
ning boshi – til odobi va asar tilning 
foyda va zararlari haqida deb ta’kid-
laydi. U о‘z davrining yetuk mutafak-
kiri, chuqur bilimli, donishmand ki-
shisi bо‘lish bilan birga nazariyotchi 
pedagog ham edi. Buni pedagogika 
tarixida ta’limiy-axloqiy mavzuda 
yozilgan barcha asarlarning tamal 
toshi hisoblangan “Kutadg‘u bilig” 
(“Saodatga boshlovchi bilim”) asari, 
mundarijasi va mazmunidan bilsak 
ham bо‘ladi[5;99].

Kaykovusning (1021-1098 y.) о‘z 
о‘g‘li Gilonshohga bag‘ishlab, nasi-
hat sifatida yozgan “Qobusnoma” 
asari 44 bobdan iborat bо‘lib, 1082-
1083 yillarda yaratilgan. Asarning 
6-7-boblari sо‘z odobi, suxandonlik 

EY FARZAND! 
SО‘ZNING YUZ VA 
ORQA TOMONINI 
BILG‘IL, ULARGA 
RIOYA QILG‘IL, 
SО‘ZLAGANINGDA 
MA’NOLI GAPIR, 
BU NOTIQLIKNING 
ALOMATIDIR.



94

haqida. Kaykovus asarda farzandi-
ga sо‘zlash borasida quyidagilarni 
uqtiradi: “Ey farzand! Sо‘zning yuz 
va orqa tomonini bilg‘il, ularga rioya 
qilg‘il, sо‘zlaganingda ma’noli gapir, 
bu notiqlikning alomatidir. Agar ga-
pirgan vaqtingda sо‘zning qanday 
ma’noga ega ekanini bilmasang, 
qushga о‘xshaysan, bunday qushni 
tо‘ti deydilar!”. Kaykovus asarda ak-
tyorning ichki va tashqi texnikasiga 
taaluqli qimmatli fikrlar ham keltir-
gan. “…Bilg‘ilkim, hamma hunardan 
sо‘z hunari yaxshi, chunki, boshqa 
jonivorlardan odam о‘n daraja or-
tiqdir va bu afzallik odamning bada-
nida bordir; beshi odam tanasining 
tashqi tomonida zohir bо‘ladi va be-
shi ichida yashiringandir; shular: bir 
narsani yod qilmoq, hamisha esda 
saqlamoq, xayol qilish (tahayyul), 
farq qila bilish va nutq... Agar se-
ning sо‘zlagan nutqingda foydali bir 

narsaning hidi kelib turmasa, bun-
day sо‘zning aytilmagani ma’qul”. 
Bundan tashqari Kaykovus sо‘zning 
qiymati haqida quyidagicha fikr 
yuritadi: “Sо‘zni о‘z joyida sо‘zla, jo-
yida aytilmagan sо‘z, agar u yaxshi 
sо‘z bо‘lsa ham yomon kо‘rinadi”. 
Har bir aktyor uchun ibratnoma 
bо‘lgan mazkur asarda Kaykovus 
kishi suxandon bо‘lishi lozimligini, 
notiqning esa sо‘zi tushunarli va 
quruq gap bо‘lib qolmasligini ta’-
kidlaydi: “...shunday kishini notiq 
(suxangо‘y) deymizki, uning har 
sо‘zi xalqqa tushunarli bо‘lsin va 
xalqning har sо‘zi unga ham ma’-
lum bо‘lsin. Sо‘zni juda qimmat-
li deb bilgil, chunki sо‘z har narsa 
emasdir. Bilgan sо‘zingni о‘z joyida 
ishlatgil...”. “Qobusnoma” da bayon 
qilingan yuqoridagi kabi Kaykovus 
hikmatlari bugungi kun aktyor tar-
biyalash metodining dolzarb talab-
lari bilan hamohang bо‘lib, talaba-
aktyorlarda sahna nutqiga oid bilim 
va kо‘nikmalarni takomillashtirish-
ning eng muhim sifatlarini qamrab 
olgan. Jumladan, aktyorning partn-
yor bilan ishlashi va dialog hosil qili-
shi borasidagi qimmatli ma’lumot-
ni Kaykovusning “Kishi faqat nutq 
sо‘zlashni emas, balki boshqalar-
ning sо‘zini ham diqqat bilan ting-
lashi kerak” ligini tavsiya qilgan hik-
matida topamiz[6;5-29].

Kaykovus javonmardlik yо‘lini 
tanlagan yoshlarga о‘zini uch narsa-
dan: kо‘zni yomon nazardan, qо‘lni 
yomon ishdan, tilni yomon sо‘zdan 
saqlashni tavsiya etadi. Olim komil 
inson bо‘lish yо‘lini tutgan tolib-
larga ham yо‘llanma beradi. Ham-
ma vaqt parhezli va qanoatbaxsh 
bо‘lish, bekorchilikdan о‘zini tiyish, 

KISHI 
FAQAT NUTQ 
SО‘ZLASHNI 
EMAS, BALKI 
BOSHQALARNING 
SО‘ZINI HAM 
DIQQAT BILAN 
TINGLASHI 
KERAK...



95 №03 2024

doimo shod-xurram va harakat-
chan bо‘lish, kitob о‘qishga berilish, 
bilim olish yо‘lida qayg‘u-xasratga 
berilmaslik, bilimni yodda saqlash 
uchun uni takrorlab turish, yod 
olish, bilimda haqiqat uchun kura-
shish, taqlid qilmaslik, doimo о‘z yo-
nida kitob va boshqa о‘quv qurolla-
rini saqlash, oz sо‘zlab kо‘p tinglash 
haqida fikr bildiradi. Bilim yо‘lida 
munozaradan chekinmaslik, lekin 
uni janjalga aylantirmaslik, isbot va 
dalillar bilan о‘z fikrini bayon qilish 
zarurligini ta’kidlaydi[7;198]. 

XII asrdan boshlab voizlik san’a-
ti nazariyasi va amaliyotini talqin va 
tavsif etadigan kо‘plab ilmiy, tarixiy, 
uslubiy risolalar yozilgan. Bular qa-
toriga Muhammad Rafiq Voizning 
“Avbob ul-inon”, Voiz Qazviniyning 
“Zilolu maqol”, Voiz Shirvoniyning 
“Ahsan ul-ahodis”, Muhammad Vo-
izning “Hidoyat ul-taqvim”, Quraysh 
Saidiyning “Anis ul-voizin”, Voiz Sa-
marqandiyning “Ravzat ul-voizin”, 
Qozi О‘shiyning “Miftoq ul-naj-
jih”, Voiz Koshifiyning “Dah Majlis”, 
“Mahzan ul-insho” kabi asarlari kira-
di. Shuningdek, tarixchi, shoir, mu-
haddislarning asarlarida ham voizlik 
san’atiga aloqador ba’zi fikrlar ba-
yon etilgan[8;5].

Voizlik san’ati asosan uch shakl-
da bо‘lgan: dabirlik, xatiblik, mu-
zakkirlik. Dabirlik – davlat maqo-
midagi yozishmalarni qiroat bilan 
о‘qish, xatiblik – xutba о‘qish, mu-
zakkirlik – juma kunlaridagi, hayit va 
boshqa tantanalardagi nutqlardan 
iborat bо‘lgan. Voizlik san’ati ting-
lovchilarning, voizlarning ijtimoiy-
siyosiy mavqe va lavozimlarini ham-
da boshqa xususiyatlarini hisobga 
olgan holda ham uchga ajratilgan: 

sultoniyot – yuqori tabaqa ayonlari 
uchun; jihodiya – janggoh ishtirok-
chilari uchun; g‘aribona – oddiy fu-
qarolarga mо‘ljallangan nutqlar. Har 
birining yozilishi, о‘qilishi, shuning-
dek, va’z etilish shartlari, usuli har xil 
bо‘lgan[9;246].

Sharqda, xususan, Movaraun-
nahr zaminida ilmiy-badiiy ijod rivo-
ji notiqlik, voizlik, va’zxonlikni keng 
targ‘ib qilish bilan birga, sо‘zning 
ma’nosi va undan maqsadga muvo-
fiq foydalanish bо‘yicha kо‘p amaliy 
ishlarga sabab bо‘ldi hamda nutq 
oldiga qо‘yilgan talablar murak-
kablashib, voizlik mukammallashib 
bordi. Bu haqidagi ma’lumotlar 
о‘tmish sharq notiqligi namoyon-
dalari bо‘lmish Mavlono Muin Voiz, 
Mavlono Riyoziy, Mavlono Mehnagiy, 
Husayn Voiz Koshifiy, Qozi О‘shiy, 
Mahmud az-Zamahshariy, Mavlo-
no Irshod, Hotam Aso, Abu Rayhon 
Beruniy, Abu Nasr Forobiy, Ibn Sino, 
Abu Abdulloh al-Xorazmiy, Mahmud 
Koshg‘ariy, Kayvokus, Yusuf Xos Ho-
jib, Ahmad Yugnakiylarning nutq, 
til, grammatika, lug‘atga doir ilmiy-
amaliy, ijodiy ishlarida uchraydi.

Xulosa qilib aytganda, talaba-
aktyorlarning sahna nutqiga oid bi-
lim va kо‘nikmalarini takomillashti-
rishda avvalo uning tarixiy asoslarini 
nazariy jihatdan о‘qitish fan haqida 
umumiy tasavvur hosil qilish uchun 
zarur hisoblanadi. Talaba fan haqida 
umumiy tasavvurga ega bо‘lgach-
gina, uning mohiyati va vazifasini 
tо‘la idrok etoladi, sahna nutqining 
bugungi kundagi ahamiyatini ang-
lagan holda amaliy mashg‘ulotlarga 
kirisha oladi. Bu о‘z navbatida, bо‘la-
jak mutaxassisning kasb sirlarini 
puxta о‘zlashtirishiga zamin yaratadi.



96

FOYDALANILGAN ADABIYOTLAR:

1.	 K.Hashimov, S.Nishonova. Pedagogika tarixi. Alisher Navoiy no-
midagi О‘zbekiston Milliy kutubxonasi. Toshkent. 2005.; O.Hasanboyeva, 
J.Hasanboyev, H.Homidov. Pedagogika tarixi. G‘afur G‘ulom noimidagi 
nashriyot matbaa ijodiy uyi. Toshkent 2004;

2.	 Hashimov K., Nishonova S. Pedagogika tarixi. Toshkent. Alisher Navo-
iy Milliy kutubxona nashriyoti. 2005. 74 betda. 304 bet.

3.	 Tursunboyev S. Xorijiy teatr tarixi. XrestomatiY. (Antik davrdan ma’ri-
fatparvarlik davrigacha G‘arbiy Ovrо‘pa teatri).  – Toshkent: О‘zbekiston Res-
publikasi Madaniyat ishlari vazirligi, istiqbolni belgilash, uslubiyati va axbo-
rot respublika markazi., 2001. – B. 49-50. (288)

4.	 Nosirova A. San’at mening taqdirimda.  – Toshkent: Akademnashr, 
2019. – B. 43-44. (272)

5.	 K.Hoshimov, S.Nishonova, M.Inomova, R.Hasanova. Pedagogika tari-
xi. (Pedagogika oliy о‘quv yurtlari va universitetlar talabalari uchun о‘quv 
qо‘llanma). – Toshkent: “О‘qituvchi”, 1996. – B. 80. (488)

6.	 Kaykovus. Qobusnoma. T.: О‘qituvchi, 1978. 5-29-41-betlar.
7.	 Ziyomuhammadov B. “Komillikka elituvchi kitob”. – Toshkent: “Turon-

iqbol” nashriyoti, 2006. – B. 198. (352)
8.	 Ortiqov A. va b. Oliy maktab pedagogining nutq madaniyati. –T.:IIB 

Akademiyasi, 2001 y, 5-bet.
9.	 Aripova A. Nutq mohiyatini tashkil etuvchi muhim vosita. “Scientific 

progress” scientific journal. Volume 1. ISSUE 6. 2021. 246 bet.

98

FOYDALANILGAN ADABIYOTLAR

1. Azizov O. Tilshunoslikka kirish. ‒ Toshkent: Fan, 1996.
2. Begmatov E. Hozirgi o‘zbek adabiy tilining leksik qatlamlari. – Toshkent: 

Fan, 1985.
3.  Nurmonov A. Tanlangan asarlar. 1-jild. –T.: Akademnashr, 2012.
4. Saidxonov M.  Aloqa-aralashuv va imo-ishoralar. –T.: Fan, 2008.
5. Safarov SH. Pragmalingvistika. - Toshkent: O‘zbekiston Milliy ensiklope-

diyasi, 2008.
6. Серл Дж.Р. Классификация иллокутивных актов // Новое в 

зарубежной лингвистике. Вып. 17: Теория речевых актов. – М., 1986. 
7. Остин Дж.Л. Слово как действие // Новое в зарубежной лингвистике. 

Вып. 17: Теория речевых актов. – М., 1986. 
8. Hakimov M. O‘zbek tilida matnning pragmatik talqini: Filol. fan. dokt. ... 

diss. – Toshkent, 2011.  
9.  Qurbonova M. Bolalarga xos nutqiy akt turlarining pragmalingivistik 

tahlili // Xorijiy filologiya. – Samarqand, 2016. 4-son. 
10.  Erkin A’zam. Pakananing oshiq ko‘ngli. Kinoqissa. – T., 2001. 
11.  Erkin A’zam. Anoyining jaydari olmasi. Kinoqissa. – T., 2001. 

96


	
	Страница 1
	Страница 2


